
Kabuyutan: Jurnal Kajian Ilmu Sosial dan Humaniora Berbasis Kearifan Lokal  Vol. 4, No. 3, November 2025: 166-177 
ISSN 2962-7435 ; eISSN 2962-7435 

  EKSISTENSI SENI TRADISIONAL MASYARAKAT ADAT SUNDA DI ERA GENERASI Z  

 

Elis Suryani Nani Sumarlina1, Rangga Saptya Mohamad Permana2, dan Undang Ahmad Darsa3 

1,3Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, Jatinangor, Sumedang 
2Fakultas Ilmu Komunikasi, Universitas Padjadjaran, Jatinangor, Sumedang 

E-mail:1elis.suryani@unpad.ac.id; 2rangga.saptya@unpad.ac.id; 3undang.a.darsa@unpad.ac.id 

 

ABSTRAK. Zaman berkembang dan berubah dari masa ke masa seiring pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan 

dan kecanggihan teknologi. Hal itu berlaku juga terhadap ketujuh unsur budaya Sunda. Kenyataan ini tentu saja 

memengaruhi situasi dan kondisi serta eksistensi tatanan kehidupan masyarakat, termasuk unsur seni. Di era Gen 

Z saat ini, kecanggihan yang terjadi berimbas pula terhadap perkembangan kemampuan manusia dalam 

berinteraksi sosial. Meskipun demikian, tidak dapat dipungkiri juga bahwa ada beberapa suku Sunda yang masih 

bersikukuh dan taat asas mempertahankan ketradisionalan dan adat istiadatnya. Salah satunya masyarakat adat 

Sunda yang ada di wilayah Jawa Barat dan Banten, seperti Kampung Naga, Kanekes Baduy, Kampung Dukuh, 

Kampung Kuta, Kampung Sinar Resmi atau Ciptagelar. Terkait dengan hal itu, tentu saja masyarakat adat tersebut 

harus lebih kuat membentengi diri dari pengaruh luar, yang semakin menggerus unsur-unsur budaya, salah satunya 

unsur seni, termasuk waditra yang digunakan dan mengiringinya, agar seni yang mereka miliki tidak musnah 

ditelan masa. Beragam serpihan terpendam berkenaan dengan seni, dapat kita gali dan kita ungkap, dalam upaya 

menelusuri dan mengkaji warisan tinggalan leluhur orang Sunda. Untuk mengkaji masalah tersebut, tulisan ini 

menggunakan metode kualitatif, melalui metode deskriptif analisis. Melibatkan metode kajian estetika, 

hermeneutik, historiografi seni, filosofi seni, sosiologis, antropologis,  maupun  kajian budaya secara umum. 

 

Kata kunci:  Eksistensi Seni Tradisional; Masyarakat Adat Sunda; Era Generasi Z  

 

THE EXISTENCE OF TRADITIONAL ARTS OF THE SUNDANESE COMMUNITY IN THE 

GENERATION Z ERA 

 

ABSTRACT. As science and technology grow at a rapid pace, times change. This is also true for the seven 

elements of culture. This reality undoubtedly effects the situation, conditions, and existence of the social order, 

including the arts. The current Gen Z era's sophistication has also influenced the development of human capacities 

in social interaction. Nonetheless, it is undeniable that several Sundanese tribes remain loyal and obedient to their 

traditions and practices. The Sundanese indigenous people of West Java and Banten, including Kampung Naga, 

Kanekes Baduy, Kampung Dukuh, Kampung Kuta, Kampung Sinar Resmi, and Ciptagelar, are one example of 

such communities. In this sense, indigenous people must be more resilient in guarding themselves from foreign 

influences that degrade cultural aspects, including art elements, as well as the instruments utilized and 

accompanied by them, so that their art is not lost to time. We can search and discover many hidden art remnants 

in order to trace and understand the Sundanese forefathers' legacy. To investigate this topic, this research employs 

a qualitative approach, specifically descriptive analysis. It incorporates aesthetic research, hermeneutics, art 

historiography, art philosophy, sociology, anthropology, and general cultural studies. 

Keywords: Traditional Arts; Sundanese Indigenous People; Generation Z Era. 

 

PENDAHULUAN 
 

Di era generasi Z, perkembangan dan 

pengaruh budaya luar terhadap budaya daerah 

sudah tidak bisa terelakkan lagi. Apalagi 

ditunjang dengan kecanggihan teknologi serta 

pengetahuan dari berbagai bidang ilmu yang 

semakin menggerus kearifan lokal budaya buhun 

‘kuno’, yang apabila dibiarkan dan tidak memi-

liki filter yang kuat, maka kearifan lokal 

dimaksud sedikit demi sedikit akan terkikis dan 

mungkin hilang. Untuk itu, generasi muda 

penerus bangsa harus mampu memilah, memilih, 

menyiasati, serta berkiprah, bagaimana caranya 

agar kebudayaan Sunda khususnya tetap eksis, 

dikenali, dan semakin berkembang.          

Kita maklum, bahwa perkembangan 

unsur-unsur budaya hampir bersamaan dengan 

perkembangan suku bangsa yang ada di muka 

bumi ini. Demikian pula dengan unsur seni. 

Sebagai salah satu unsur budaya, seni muncul 

karena manusia sebagai makhluk Tuhan yang 

Mahakuasa menugrahkan cipta, rasa, dan karsa, 

yang membedakannya dari mahluk Tuhan 

lainnya. Seni juga bersifat universal dan khas. 

Terkait hal tersebut, pengembangan kebudayaan 

itu sendiri, pada hakekatnya terbatas kepada 

pengembangan seni. Itu sebabnya pengem-

bangan seni, baik seni suara, seni tari, seni sastra, 

seni rupa, maupun seni lainnya, bisa dilakukan 

serta dimodifikasikan dengan unsur budaya 

lainnya.  

mailto:elis.suryani@unpad.ac.id
mailto:rangga.saptya@unpad.ac.id
mailto:undang.a.darsa@unpad.ac.id


Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  167 

 

Kebudayaan itu sendiri merupakan seke-

lompok adat kebiasaan, pikiran, kepercayaan, 

dan nilai yang turun temurun digunakan oleh 

masyarakat pada waktu tertentu, untuk mengha-

dapi dan menyesuaikan diri terhadap segala 

situasi yang sewaktu-waktu timbul, baik dalam 

kehidupan individu maupun dalam kehidupan 

masyarakat sebagai keseluruhan (bandingkan 

Baried, 1985 dalam Sumarlina, 2020). 

Faktor utama yang menjadi dasar dalam 

suatu masyarakat ialah adanya interaksi sosial di 

antara anggota masyarakatnya yang merupakan 

hubungan dinamis dan kunci dari semua kehi-

dupan sosial, sebagai patokan adanya kehidupan 

bersama. Interaksi tersebut terjadi tentu saja 

karena adanya kontak dan komunikasi yang 

berlangsung antara manusia yang satu dengan 

manusia lainnya, secara perseorangan, antara 

peseorangan dengan  satu kelompok manusia dan 

sebaliknya, antara kelompok manusia dengan 

kelompok lainnya.  

Seni memiliki ruang lingkup tersendiri, 

yakni seni suara dan seni rupa. Cabang seni suara 

adalah seni sastra yang bersifat daerah banyak 

macam dan ragamnya, sesuai dengan bahasa 

daerah yang menjadi pengembannya. Sementara 

itu, seni dalam bentuk gerak dapat kita lihat 

dalam beragam tarian, baik tradisional maupun 

modern yang kita kenal dengan  istilah tari kreasi. 

Beragam karya seni itu sendiri sebagaimana 

dijelaskan muncul seiring perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Namun dalam 

tulisan ini, seni secara khusus disajikan yang ada 

hubungannya dengan seni Sunda buhun/kuno, 

yang lebih bersinggungan dengan seni 

pertunjukan yang terdapat di masyarakat adat 

Sunda, beserta alat musik atau waditranya 

(Sumarlina & Aswina, 2025). 
 

METODE 

 
Tradisi dan adat istiadat yang tumbuh di 

setiap masyarakat, khususnya masyarakat adat 

Sunda, terbentuk apa adanya secara alamiah, 

tumbuh serta berkembang dengan sendirinya 

pula, seiring perkembangan dan perubahan sosial 

yang menyertainya. Perubahannya tersebut tidak 

sama antara masyarakat adat yang satu dengan 

masyarakat adat yang lain, tergantung situasi dan 

kondisi tempat di mana masyarakat adat itu 

berada. Perubahan itu secara perlahan namun 

pasti, demikian halnya dengan unsur seni yang 

ada di beberapa masyarakat adat, seperti 

masyarakat adat Kampung Naga dan masyarakat 

adat Kanekes Baduy (Ayatrohaedi, 1981 & 

2005).    

Tulisan ini berupaya mengenalkan seni, 

waditra/alat musik dan fungsinya bagi   masya-

rakat adat, khususnya di masyarakat adat 

Kampung Naga dam Masyarakat Adat Kanekes 

Baduy, yang dikaji melalui metode kualitatif, 

melalui metode penelitian deskriptif analisis. 

Adapun metode kajiannya melibatkan metode 

deskriptif analisis. Melibatkan metode kajian 

estetika, hermeneutik, historiografi seni, filo-

sofi seni, sosiologis, antropologis, maupun  

kajian budaya secara umum. 
Teknik pengumpulan sumber data 

ditempuh dengan cara studi kepustakaan dan 

melalui kerja lapangan, dengan memanfaatkan 

teknik survey, wawancara, ceramah, tanya jawab, 

pendampingan & partisipasi aktif,   yang 

dilakukan di masyarakat adat khususnya, dan 

masyarakat adat Sunda, khususnya  masyarakat 

adat Kampung Naga Tasikmalaya dan 

masyarakat adat Kanekes Baduy Banten. 
Pemanfaatan bebeberapa kesenian yang ada di 

masyarakat adat, baik di Kampung Naga maupun 

Kanekes Baduy, dikaitkan dengan fungsinya di 

masyarakat,baik untuk acara pernikahan, 

khitanan, maupun upacara setelah panen, atau 

acara adat lainnya, yang kemungkinan belum 

diketahui oleh masyarakat luar atau generasi 

Sunda itu sendiri di era generasi Z saat ini.   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

1. Seni Sebagai Unsur Budaya 

Seni merupakan salah satu unsur budaya. 

Budaya itu sendiri adalah pikiran dan akal  budi, 

yang  menurut KUBI  berarti hasil kegiatan dan 

penciptaan batin (akal budi) manusia (Badudu, 

dalam Sumarlina, 2022). Sementara itu Koentja-

raningrat (dalam Sumarlina, 2021) menyebut 

kebudayaan berasal dari kata Latin colere yang 

artinya mengolah atau mengerjakan, terutama 

mengolah tanah atau bertani. Kemudian berkem-

bang menjadi culture yang berarti sebagai segala 

daya upaya serta tindakan manusia untuk 

mengolah tanah dan mengubah alam. 

Seni merupakan salah satu unsur budaya 

hasil cipta, rasa, dan karsa suatu masyarakat, 

yang turun temurun dari satu generasi ke generasi 

yang lain, yang kemudian disebut sebagai super-

organic. Kebudayaan mengandung keseluruhan 

pengertian nilai soaial, norma sosial, ilmu 

pengetahuan, serta keseluruhan struktur-sturktur 

sosial, religius, dan lain-lain, termasuk segala 

pernyataan intelektual dan artistik yang menjadi 

ciri khas suatu masyarakat (Koentjaraningrat, 

dalam Sumarlina, 2012). salah satunya adalah 

seni. 



168  Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 

 

Sebagai generasi muda penerus bangsa, 

wajib ikut serta menjaga, melindungi, dan 

melestarikan, bahkan mengoptimalisasikan ke-

berlangsungan adat dan tradisi, seni, beserta 

tinggalan budaya lainnya warisan nenek moyang 

kita di masa lalu. agar tidak  musnah ditelan 

masa. Apalagi di Era Generasi Z saat ini, 

kecanggihan teknologinya tidak bisa dibendung. 

Apabila generasi mudanya tidak peduli terhadap 

kearifan lokal budayanya, maka sedikit demi 

sedikit, kekayaan budaya yang sudah ada akan 

tergerus dan terkikis, hingga tidak terselamatkan 

(Darsa, dkk., 2020). 

 

2. Istilah, Aspek, dan Fungsi Seni di 

Masyarakat 

Apa itu seni? Ditinjau dari sudut penger-

tian, istilah, atau definisi seni, sudah banyak 

dikemukakan, baik oleh tokoh, budayawan, 

maupun para ahli yang sudah menjelaskan pen-

dapatnya. Inti seni secara mendasar, sebenarnya 

bergantung kepada apa dan bagaimana seni atau 

budaya itu hidup dan berkembang di masyarakat 

dalam suatu kurun waktu tertentu. Hal itu bisa 

dimaklumi, karena istilah seni bisa dibatasi 

sesuai dengan ruang lingkup dan tempat di mana 

seni itu tumbuh, dipelihara secara turun temurun, 

dan berkembang sesuai dengan situasi dan 

kondisi serta perkembangan zamannya, yang 

dalam tulisan ini seni yang ada dan berkembang 

di masyarakat adat Kampung Naga dan 

Masyarakat Adat Kanekes Baduy.     

Istilah seni secara umum memberikan 

pengertian kecakapan manusia untuk mencip-

takan ‘sesuatu’, atau dalam bahasa asing dikata-

kan ‘skill implies expertness or gred preficiecy in 

doing something’. Ada pula  yang mengatakan 

bahwa ‘seni adalah ilham yang lahir dalam 

bentuk yang tepat dan oleh karena itu merupakan 

hasil perbuatan budi yang indah’ (Ebnusugito, 

dkk., dalam Sumarlina, 2023). Seni sebagai salah 

satu unsur budaya, berfungsi estetis, yang harus 

digali lebih jauh lagi, apakah esensi dan isi seni 

tersebut mampu mengangkat nilai-nilai moral 

dan kemanusiaan yang benar dan masuk akal. 

Sebagaimana dinyatakan oleh Horace, bahwa 

fungsi sastra hendaknya diukur dan dinilai dari 

dua aspek pokok, yaitu dulce et utile,  maksudnya 

bahwa seni itu harus menyenangkan dan berguna 

(Horace, dalam Sumarlina, 2024; Martadinata, 

1987; ). 

Aspek  pleasure,  dulce atau utility  dan  

utile, merupakan realisasi seni yang estetis atau 

rekreatif. Keindahan bentuknya yang mencer-

minkan syarat-syarat stilistika dan estetika,  

harus mampu memberikan kenikmatan, kepuas-

an, serta dapat memberikan kesegaran terhadap 

diri, yang  merupakan pengabdian seni, baik 

sastra maupun pertunjukan, ke arah nilai-nilai 

normal kemanusiaan. Di sinilah seni harus 

mampu  mengungkapkan dinamika kehidupan. 

Mengarahkan agar terjadinya upaya mendidik 

kehalusan rasa dan budi, di samping menuntun ke 

arah kemajuan bangsa atau umat manusia. 

Dengan kata lain, fungsi seni sastra khususnya, 

merupakan perwujudan atau penilaian manusia 

terhadap nilai-nilai yang dipancarkan oleh 

ciptaan seni, dan bersifat relatif, berubah-ubah 

bersama dengan sejarah perkembangan estetis 

dan artistik, fungsinya yang lain perlu dinilai 

menurut waktu dan kepentingan jamannya serta 

kondisi-kondisi obyektif (Ebnusugito, dkk, 

dalam Sumarlina & Aswina, 2025: 28; Teeuw, 

1984). 

Karya seni dikatakan memenuhi fungsi-

nya, apabila di dalamnya kedua aspek dulce  dan 

utile  tidak hanya hidup berdampingan, melain-

kan berpadu mesra. Sebab, seni yang bernilai 

tinggi di samping mampu mendirikan kebaha-

giaan dan hiburan, seharusnya juga mengung-

kapkan nilai-nilai kemanusiaan, kebenaran-

kebenaran baru dan lama meluaskan kehidupan, 

yang melingkupi hubungan manusia dengan 

manusia, manusia dengan alam sekelilingnya, 

maupun pertalian antara manusia dengan kekua-

saan tertinggi di luar dirinya yakni Tuhan Yang 

Mahaesa (Heryanto & Sumarlina, 2019). 

Beberapa istilah maupun pengertian “seni, 

sebagaimana telah diungkapkan sebelumnya, 

telah banyak’ dikemukakan oleh berbagai ahli. 

Namun, sebenarnya inti mendasar dari definisi 

seni itu sendiri adalah sama. Seni adalah segala 

sesuatu yang diciptakan manusia yang mengan-

dung unsur keindahan dan mampu membang-

kitkan perasaan orang lain.  

Istilah seni itu sendiri berasal dari 

bahasa  Sanskerta  dari kata  sani,  yang berarti  

pemujaan,  persembahan dan  pelayanan yang 

erat dengan upacara keagamaan yang disebut 

kesenian. Padmapusphita menjelaskan bahwa 

kata seni berasal dari bahasa Belanda 

genie dalam bahasa latin disebut dengan genius 

yang artinya kemampuan luar biasa yang dibawa 

sejak lahir. Sedangkan menurut Ilmu Eropa 

bahwa seni berasal dari kata art yang berarti 

artivisual yaitu suatu media yang melakukan 

kegiatan tertentu (Rosidi, 2020; Sambas, 1998; 

Sumarlina, 2018).  

Zaman telah berubah, definisi juga 

berubah pula, seiring perkembangan zaman dan 

kecanggihan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Pengertian seni pun terus berubah sebagaimana 

dikemukakan para ahli dari sudut pandangnya 

masing-masing, di antaranya menurut Ki Hajar 



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  169 

 

Dewantara (dalam Sumarlina, 2020; Rusyana, 

dkk., 1988/1989), yang mengemukakan bahwa 

seni merupakan hasil keindahan sehingga dapat 

menggerakkan perasaan indah orang yang 

melihatnya, oleh karena itu perbuatan manusia 

yang dapat memengaruhi dapat menimbulkan 

perasaan indah.  

Garton (dalam Sumarlina, 2020) mende-

finisikan  seni sebagai  keindahan dan seni adalah 

tujuan yang positif menjadikan penikmat merasa 

dalam kebahagiaan. Sementara itu, Aristoteles 

menyebut seni adalah bentuk yang pengung-

kapannya dan penampilannya tidak pernah 

menyimpang dari kenyataan dan seni itu adalah 

meniru alam. Sementara itu, Bel menjelaskan 

bahwa seni adalah istilah yang digunakan untuk 

semua karya yang dapat menggugah hati untuk 

mencari tahu siapa penciptanya. Sedangkan itu,  

Murko mengungkapkan bahwa seni itu penje-

lasan rasa indah yang terkandung dalam jiwa 

setiap manusia, dilahirkan dengan perantaraan 

alat komunikasi ke dalam bentuk yang dapat 

dianggap oleh indra pendengar (seni suara), 

penglihatan (seni lukis), atau dilahirkan dengan 

perantaraan gerak (seni tari, drama, dan lainnya). 

(Prawirasumantri, 2007; Sumarlina & Aswina, 

2021;).  

Pengertian seni, andai kita simpulkan se-

cara umum dari beberapa pendapat yang sudah 

dikemukakan sebelumnya, secara umum memili-

ki nilai estetis (indah) yang disukai oleh manusia 

dan mengandung ide-ide yang dinyatakan dalam 

bentuk aktivitas atau rupa sebagai lambang. 

Lewat seni, kita dapat memperoleh kenikmatan 

sebagai akibat dari refleksi perasaan terhadap 

stimulus yang kita terima. Kenikmatan batiniah 

yang muncul apabila kita menangkap dan 

merasakan simbol-simbolestetika dari pengubah 

seni. Dalam hal ini seni memiliki nilai spiritual 

dan religius (bandingkan Harmaen, 2017: 90; 

Sumarlina, 2020). 
Andai kita telusuri, sebuah bentuk seni 

berisi satu set nilai-nilai yang menentukan, apa 

yang pantas dikirimkan dengan ekspresi lewat 

medium yang digunakannya, untuk menyampai-

kan baik kepercayaan, gagasan, sensasi, atau 

perasaan, dengan cara seefektif mungkin. Seni 

itu sendiri, menurut media yang digunakan, 

terbagi atas: (a) seni yang dapat dinikmati 

melalui media pendengaran atau (audio art), 

misalnya seni musik, seni suara, dan seni 

sastra,  seperti puisi dan pantun; (b) Seni yang 

dinikmati dengan media penglihatan (Visual art), 

misalnya lukisan, poster, seni bangunan, seni 

gerak beladiri dan sebagainya; (c) seni yang 

dinikmati melalui media penglihatan dan pen-

dengaran (audio visual art), misalnya pertun-

jukan musik, dan pagelaran wayang, dan film. 

(Sumarlina, 2025). 

Sementara itu, seni jika dikelompokkan, 

terdiri atas fungsi individu, untuk a) pemenuhan 

kebutuhan fisik, b) pemenuhan kebutuhan 

emosional. Sedangkan fungsi sosial seni adalah 

fungsi religi, fungsi pendidikan, komunikasi, 

fungsi Rekreasi/Hiburan, fungsi Artistik, fungsi 

Guna, dan fungsi kesehatan. (Sumarlina, 2023). 
 

3. Seni dan Estetika 

Persoalan seni terkait dengan masalah 

estetika, yang merupakan salah satu cabang ilmu 

filsafat, yakni ilmu yang membahas keindahan. 

Estetika menjelaskan bagaimana seni itu bisa 

terbentuk atau bagaimana pula seseorang bisa 

merasakan wujud seni terhadap diri maupun 

perasaan yang merasuk jiwanya, sehingga 

merasa ada kesenangan tersendiri secara pribadi 

yang menyelinap ke dalam perasaan orang yang 

menghayatinya. Seni tidak bisa dipisahkan dari 

estetika, yang dianggap sebuah filosofi yang 

mempelajari nilai-nilai nilai-nilai sensoris, yang 

terkadang dianggap sebagai penilaian terhadap 

sentimen dan rasa. Mengapa demikian? Karena 

estetika merupakan cabang ilmu yang sangat 

dekat dengan fisolofi seni (Ayatrohaedi, 1981).   

Estetika seni menyangkut tiga hal, yaitu: 

studi mengenai fenomena estetis, studi mengenai 

fenomena persepsi, dan studi mengenai seni 

sebagai hasil pengalaman estetis. Itu sebabnya 

seni merupakan salah satu unsur kebudayaan 

yang tumbuh dan berkembang seiring dengan 

perkembangan manusia selaku penggubah dan 

penikmat seni (Ekadjati, 1984 & 2000); Moriya-

ma, 2005). Seni yang berkembang di masyarakat 

Kampung Naga, meliputi Seni Angklung Buhun, 

Terbang Sejak dan Terbang Gembrung.  Jenis 

kesenian yang ditampilkan di sini lebih kepada 

jenis kesenian tradisional dan seni sastra yang 

yang sudah jarang diperton-tonkan.  Hanya bebe-

rapa seni   tradisional yang masih ada dan tetap 

dilestarikan di masyarakat adat, seperti di 

Kampung Naga dan Baduy. Jenis-jenis kesenian 

yang dianggap sebagai warisan karuhun 

masyarakat Kampung Naga itu pun sudah jarang 

digelar, karena orang yang biasa memainkannya 

pun sudah pada lanjut usia. Kini, kesenian 

warisan karuhun Kampung Naga tersebut 

dikhawatirkan ikut punah seiring dengan sudah 

tiada penerusnya. Beberapa tradisi, adat, dan 

jenis kesenian yang ditampilkan berikut ini, 

adalah Gusaran, terbang sejak, angklung, beluk, 

dan rengkong, dan lainnya (Sumarlina & Aswina 

SM, 2025). 

  

https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Audio_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Seni_musik
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_suara&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_sastra&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_sastra&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Puisi
https://id.wikipedia.org/wiki/Pantun
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Visual_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Lukisan
https://id.wikipedia.org/wiki/Poster
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_bangunan&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Audio_visual_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Musik
https://id.wikipedia.org/wiki/Wayang
https://id.wikipedia.org/wiki/Film


170  Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 

 

4. Tradisi Gusaran Masyarakat Adat 

Kampung Naga 

 Ada peribahasa yang dikenal di masya-

rakat Sunda terkait adat dan tradisi yakni, ciri sa-

bumi cara sadesa ‘lain padang lain belalang, lain 

lubuk lain pula ikannya’. Walaupun adat dan 

tradisi dimaksud sama-sama merupakan bagian 

dari masyarakat Sunda, namun sebagai masya-

rakat adat, Kampung Naga memiliki kebiasaan 

dan adat tersendiri yang cukup mencolok. Salah 

satu-nya dalam pelaksanaan upacara gusaran 

atau biasa dikenal dengan khitanan. Khitanan 

dilaku-kan oleh Paraji yang dulu dipegang oleh 

Ibu Tisah.  

 Upacara atau tradisi Gusaran di Kampung 

Naga tersebut dilaksanakan secara masal ber-

sama anak-anak lainnya yang berasal dari Kam-

pung Naga maupun ‘sanaga’. Jumlah peserta 

gusaran bisa mencapai 25-30 orang anak. 

Upacara gusaran ini biasanya harus berpasangan 

dengan anak perempuan, dengan demikian, 

jumlahnya menjadi berlipat ganda. Anak yang 

belum siap untuk dikhitan, biasanya dibujuk agar 

luluh hatinya. Upacara gusaran terdiri dari anak-

anak Kampung Naga dan anak-anak ‘sanaga’, 

yang usianya di bawah tujuh-sepuluh tahun. 

Upacara gusaran tidak dilakukan setiap tahun 

sekali, karena hal ini tergantung kepada banyak 

sedikitnya anak-anak yang akan dikhitan. Hal ini 

pun berkaitan erat dengan keberhasilan program 

Keluarga Berencana di Kampung Naga 

(Suganda, 2006; Sumarlina, 2020 & 2024). 

 Di masyarakat adat Kampung Naga, waktu 

yang dianggap baik untuk melaksanakan upacara 

gusaran/khitanan maupun perkawinan pada 

bulan Rayagung, sebagai bulan terakhir dalam 

tahun Hijriah. Bagi umat Islam yang mampu, di 

Kampung Naga pun pada bulan Rayagung 

diwajibkan untuk melaksanakan ibadah haji ke 

Tanah Suci Mekah, itu sebabnya sebagian orang 

Sunda menyebutnya sebagai Bulan Haji yang 

jatuh pada tanggal 10 Rayagung atau Dzulhijah 

atau   juga Lebaran Haji. 

 Tradisi atau Upacara Gusaran di 

Kampung Naga terbagi atas tiga fase kegiatan 

yang saling berhubungan satu sama lainnya, 

yakni upacara gusaran, upacara lekasan, dan 

upacara wawarian (Sumarlina & Aswina, 2024). 

Upacara Gusaran seperti halnya upacara adat 

lainnya, dimulai dengan beberesih di Sungai 

Ciwulan. Perbedaannya, upacara Gusaran 

diikuti, selain oleh ayahnya juga diikuti oleh anak 

yang dikhitan. Adapun pelaksanaannya sama 

dengan beberesih sebelum melakukan ziarah ke 

makam leluhurnya. Upacara beberesih gusaran 

dipimpin oleh kuncén yang secara bergiliran 

membasuh kepala anak-anak yang akan dikhitan 

dan ayahnya dengan leuleueur, yang kemudian 

membilasnya dengan cara mandi bersama 

(ngeueum) di Sungai Ciwulan (Sumarlina, 2020).  

 Acara beberesih sudah dilakukan, anak-

anak yang akan dikhitan dihias sedemikian rupa, 

berpakaian baju takwa atau baju lainnya yang 

baru, berkopiah hitam, kemudian berkumpul 

bersama orang tuanya di ruang tengah mesjid. 

Acara dimulai saat kuncén yang duduk di mimbar 

menyampaikan sambutannya, yang dilanjutkan 

dengan mendatangi dan menyalami anak-anak 

serta orang tuanya masing-masing, seraya 

membacakan doa-doa pendek. Sebelum dimulai, 

Kuncén, Amil, dan Sesepuh Kampung Naga 

menyampaikan doa lagi (Sumarlina, 2020; 

Sumarlina, 2024). 

Sesuai dengan kepercayaan dan tradisi 

masyarakat Kampung Naga, seorang anak laki-

laki yang hendak dikhitan, harus didampingi oleh 

seorang anak perempuan, karena dianggap 

sebagai bayangan anak laki-laki, dalam arti hidup 

manusia itu saling berpasangan. Dengan 

demikian, jika anak yang dikhitan ada 30 orang, 

maka separuh di antaranya adalah anak perem-

puan. Upacara bagian awal termasuk lama juga, 

karena anak-anak tersebut satu persatu didatangi 

oleh Kuncén, sambil bersalaman, mereka juga 

dinasihati serta didoakan. Acara tersebut diakhiri 

dengan makan bersama, yang sudah disediakan 

di dalam takir ‘tempat menyimpan makanan 

yang terbuat dari daun enau yang dianyam 

sedemikian rupa, sehingga menyerupai mangkuk 

besar’. Di dalamnya berisi beberapa buah pisang 

dan penganan ‘khas’ masyarakat Kampung Naga, 

seperti opak, ranginang, wajit, dll. (Sumarlina, 

2020). 

Upacara Gusaran pun dilanjutkan, Pe-

mangku adat keluar dari mesjid beriringan, 

diikuti oleh orang tua dan anak-anaknya yang 

digendong di atas pundaknya. Iring-iringan 

tersebut menuju ke tanah kosong yang tidak jauh 

dari mesjid. Sementara di balandongan, bebera-

pa penduduk mulai memainkan alat-alat kesenian 

khas masyarakat Kampung Naga, yang terdiri 

dari angklung dan terbang Naga, menjadikan 

suasana Kampung Naga meriah dan bersuka cita. 

Kuncén dan Sesepuh Kampung Naga yang 

berada di barisan paling depan, berjalan dalam 

langkah lambat, diiringi oleh dua orang wanita 



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  171 

 

patunggon, yang masing-masing membawa 

sesajen. Di belakang mereka, orang tua dan anak-

anak yang akan dikhitan, sehingga membentuk 

antrean panjang. Pada antrian paling belakang, 

dua orang laki-laki membawa sambilan ‘pajang-

an berupa bambu’. Rombongan terakhir adalah 

para penabuh angklung dan terbang yang sese-

kali diwarnai gelak tawa kegembiraan (Suganda, 

2006; Sumarlina, 2021). 

Iring-iringan pada Upacara Gusaran, 

berjalan menyusuri jalan setapak yang sehari-

hari digunakan jalan masuk-keluar Kampung 

Naga, yang di sebelahnya mengalir Sungai 

Ciwulan. Saat tiba di ujung kampung, rombong-

an iring-iringan tersebut berbelok memasuki 

pemukiman rumah penduduk. Para penghuni 

kampung bisa dengan leluasa menyaksikan iring-

iringan rombongan Gusaran, mereka berdiri 

berjejer di atas golodog rumah masing-masing, 

karena letak bangunan rumah di Kampung Naga 

saling berhadapan dan bagian depannya hanya 

menyerupai lorong selebar dua meter.  

Tradisi iring-iringan rombongan gusaran 

dilanjutkan dengan ngala béas ‘mengambil 

beras’, yang dilakukan di arena tanah kosong. Di 

sana, kuncén dan rombongan disambut oleh lima 

orang wanita setengah baya yang sudah lama 

menunggu. Mereka seolah-olah menumbuk padi 

dengan halu ‘alu’ ke dalam lesung/ngagondang. 

Hal itu menandakan upacara ngala béas siap 

dilaksanakan, dengan perlengkapannya terdiri 

dari delapan helai kain kafan atau boéh, tiga helai 

kain perempuan yang disebut kain kebat, tiga 

helai kain ikat kepala atau iket dan tamaya. Di 

dalam bokoko yang dibawa oleh dua perempuan 

patunggon, terdapat beras putih atau béas bodas, 

dan beras ketan ‘beas ketan’ yang warnanya 

kuning, nantinya setelah ditanak dibagikan 

kepada anak-anak yang akan dikhitan. Sementara 

kuncén membacakan doanya sambil jongkok 

menghadap lesung, disaksikan sesepuh masyara-

kat Kampung Naga dan peserta lainnya. Mereka 

dikeliling rombongan pengiring yang berputar 

searah jarum jam, diiringi tetabuhan angklung 

dan terbang (Sumarlina, 2025 & Aswina).  

Tradisi atau Upacara gusaran pada hari 

pertama, diakhiri dengan berkumpulnya kembali 

para peserta di ruang depan mesjid. Saru per satu 

anak-anak dipangghil seraya digendong ibunya 

menemui seorang Paraji yang membasuhkan 

tangan kirinya ke air beras bercampur ramuan 

daun jawér kotok, panglay, bawang bodas, tékték  

atau daun sirih, dan telur ayam kampung, yang 

disimpan di dalam ember plastik. Air tersebut 

ditetelkeun ‘ditempelkan/ diusapkan’ ke dahi 

anak. Setelah itu, dengan pisau belati di ntangan 

kanan, ia membersihkan rambut halus yang 

tumbuh di atas dahi anak tersebut. Meskipun 

terlihat tidak sakit, sebagian besar dari anak-anak 

itu meringis, bahkan ada yang menjerit-jerit 

karena ketakutan.  

Upacara membersihkan rambut halus di 

dahi tersebut dibarengi dengan upacara béla 

‘menyembelih ayam’ yang dilakukan di luar 

mesjid. Beberapa orang laki-laki memegangi 

ayam, lalu menyembelihnya seraya berteriak 

‘bélaaaaa…..!’. Ayam yang sedang sekarat, 

menggelepar-gelepar meregang nyawa. Semua 

anak yang sudah dibersihkan rambut halusnya, 

dibedaki saripohaci oleh pembantu paraji. Se-

lain bedak, ada beberapa perlengkapan bersolek 

dan sesajen, termasuk uang logam, yang kemu-

dian uang logam tersebut disodorkan ke mulut 

anak untuk digigit (Sumarlina, dkk., 2012).  

Prosesi membersihkan rambut yang tum-

buh di atas dahi dan juga gigit uang logam talah 

usai. Anak-anak diarak kembali berkeliling 

Kampung Naga untuk mengikuti upacara lekasan 

‘upacara pamungkas/terakhir’. Anak-anak yang 

dikhitan sebelum istirahat dihibur dengan kidung 

’Kawih Kidung’yang biasa dilantunkan di acara-

acara atau upacara tradisi, yang dilantunkan oleh 

pembantu paraji. Sementara itu, di atas pang-

gung, yang merupakan bagian depan mesjid, 

berdiri puluhan orang yang bersiap-siap menung-

gu uang saweran. Anak-anak disawer melalui 

kidung yang berisi nasihat hidup, di samping 

beras bercampur irisan kunyit, permen/kembang 

gula dan uang receh, yang dilemparkan ke 

tengah-tengah kerumunan. Masyarakat yang 

menyaksikan upacara tersebut, tua maupun 

muda, berebut mengumpulkan uang dan permen 

sebanyak-banyaknya.  

 Upacara khitanan terkait gusaran dimak-

sud, sebenarnya baru dilaksanakan keesokan 

paginya. Penting disampaikan bahwa khitanan 

bagi anak laki-laki di masyarakat adat Kampung 

Naga menggunakan pisau khusus, sedangkan 

anak perempuan menggunakan jarum. Sesudah 

melewati prosesi upacara yang cukup panjang 

serta melelahkan, upacara khitanan ditutup 

dengan upacara yang dikenal wawarian ‘pember-

sihan lingkungan’, dengan cara, sampah dan sisa 

kegiatan lainnya berupa limbah rumah tangga 

dikumpulkan di tempat penampungan lalu 



172  Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 

 

dibakar. Melalui wawarian, masyarakat Kam-

pung Naga berusaha menjaga kebersihan ling-

kungannya, sehingga tanah warisan leluhurnya 

selalu terjaga keberhasilannya (Sumarlina, 2020) 

 

 

 

 

Doc.HS. 

 

5 Kearifan Lokal Seni Buhun Yang Ada di 

Masyarakat Adat Sunda 
Seni menurut media yang digunakan 

sudah dibahas sebelumnya. Sementara itu,  

berdasarkan fungsinya secara umum seni 

tersebut terbagi  menjadi lima cabang, antara 

lain:  a) Seni Rupa, yang memiliki wujud pasti 

dan memanfa-atkan dan memahami unsur rupa 

yang diklasifikasikan ke dalam bentuk gambar, 

lukis, patung, grafis, kerajinan tangan, kriya, dan 

multimedia; b)  Seni Teater mencakup  kemam-

puan memahami dan berkarya teater, membuat 

naskah, berperan di bidang casting, dan membuat 

setting atau tata teknik pentas panggung dan 

penciptaan suasananya sebagai perangkat tam-

bahan dalam membidangi seni teater;  c)  Seni 

Musik sebagai unsur bunyi yang merupakan 

unsur utama dari seni musik, harmoni, melodi, 

dan notasi musik merupakan wujud sarana yang 

diajarkan; d) Seni Tari yang menggunakan gerak 

tubuh sebagai suatu keindahan. Gerak dalam tari 

berfungsi sebagai media mengkomunikasikan 

maksud-maksud tertentu dari koreogragfer;  e) 

Seni Sastra hasil daya kreasi manusia yang dinik-

mat segi visual dan makna yang dimilikinya, 

menggambarkan keindahan dalam bentuk kata-

kata, baik itu dituliskan ataupun disuarakan 

(Sumarlina, 2024).  

a. Kearifan Lokal Seni Angklung 

Beragam kesenian Sunda khas yang ada di 

masyarakat adat Kampung Naga sampai era 

Genereasi Z saat ini  masih tetap terpelihara, dan 

masih digunakan dalam setiap kegiatan Upacara 

Hajat Sasih yang waktunya sudah ditetapkan. 

Salah satunya Kesenian angklung yang memiliki 

fungsi berbeda dengan kesenian angklung yang 

terdapat di beberapa daerah di Jawa Barat dan 

Banten. Angklung Kampung Naga terdiri dari 

empat buah angklung besar dengan ukuran yang 

berbeda, demikian halnya dengan suaranya, 

berfungsi sebagai alat hiburan serta untuk 

mengiringi jampana ’tempat menyimpan hasil 

pertanian atau kerajinan yang terbuat dari 

potongan bambu dengan bentuk menyerupai 

trapesium.  

Di bawah jampana dipasang bambu yang 

berfungsi sebagai pikulan’. Pada peringatan Hari 

Proklamasi Kemerdekaan RI. angklung pun di-

gunakan untuk mengiringi iring-iringan, peserta 

‘gusaran’ dalam pelaksanaan khitanan anak-

anak masyarakat Naga dan Sanaga. Kesenian 

angklung di masyarakat Kampung Naga juga 

berfungsi sebagai tradisi untuk menghormati 

Dewi Sri/Nyi Pohaci yang memiliki magis 

religius. (Sumarlina,  2025). 
 

b. Kearifan Lokal Seni Beluk     

Kesenian beluk sudah jarang dijumpai di 

Kampung Naga, sehingga lambat laun semakin 

tergeser dan dikhawatirkan akan punah seiring 

berjalannya waktu. Seni beluk dimainkan oleh 

beberapa orang, empat hingga Sembilan orang, 

yang dimotori oleh seorang pemimpin yang dise-

but ‘juru ilo’ sebagai ‘dalang’ yang membacakan 

syair, bait demi bait dalam ‘naskah’ berbentuk 

‘wawacan’ (cerita yang digubah dalam bentuk 

puisi dangding, biasa beraksara Pegon/Arab 

Sunda serta bertema syiar Islam), yang diikuti 

oleh pemain lain secara bergantian/bergiliran 

dengan cara ditembangkan. Nada yang diguna-

kan dalam seni beluk biasanya ‘nada tinggi’, 

sehingga memerlukan kepandaian tersendiri. Itu 

sebabnya, seni beluk semakin jarang ditemukan, 

karena sudah tidak ada penerusnya yang mampu 

menembangkannya.  

Tembang yang dibawakannya sesuai 

dengan pupuh yang ada dalam naskah, seperti 

asmadarandana. dangdanggula, kinanti, dan 

sinom sesuai dengan kisah yang dibawakannya. 

Setiap pupuh yang ditembangkan memiliki 

karakter tersendiri. Kini, seiring perkembangan 

zaman, bukan hanya masyarakat Kampung Naga, 

namun hampir di berbagai wilayah Jawa Barat, 

para generasi mudanya sudah tidak mengenal 

dan tidak bisa menembangkan pupuh sebagai 

warisan budaya karuhunnya sendiri.       

Kesenian beluk digelar pada malam hari, 

pada saat ada keluarga atau tetangga ada yang 

melahirkan, parasan ‘mencukur bayi’, atau 

kadangkala saat ada khitanan juga perkawinan, 

yang bertempat di ruang depan atau tepas imah 

di bawah temaramnya lampu cempor atau lampu 

teplok. Dengan menggunakan kain sarung, 

mereka duduk bersila atau berselonjor kaki 

dengan santainya untuk melepas lelah, setelah 

seharian bekerja. Pemilik rumah menyuguhkan 

makanan dan minum ala kadarnya, sebagai 

pelepas dahaga. Namun Beluk di masyarakat 

Adat berbeda dengan di wilayah lainnya di Jawa 

Barat, karena hanya dilakukan oleh seorang diri. 



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  173 

 

Selain itu, jika Beluk di sebagian daerah tanpa 

menggunakan alat, namun di masyarakat adat 

ada yang menggunakan kecapi, seperti layaknya 

Seni Pantun ‘ Cerita Pantun Buhun’. 

 

 

 

 

Doc. Ensa 

c.  Kearifan Lokal Seni Terbang 

Seni terbang sejak merupakan salah satu 

kesenian khas masyarakat adat Kampung Naga 

yang masih dipelihara dan dipertunjukan. Seni 

Terbang dimaksud, selain berfungsi sebagai alat 

hiburan, juga memiliki fungsi magis religius. 

Bentuk musik terbang sejak hampir sama dengan 

rebana yang biasa dimainkan dalam qasidahan, 

namun ukurannya lebih besar. Alat musik 

tradisional terbang, terbuat dari dua bahan dasar. 

Bingkainya berfungsi sebagai tabung suara, 

terbuat dari kayu yang dibuat sedemikian rupa, 

dengan bentuk pipih dan bundar.  

Bagian tengahnya dibiarkan kosong. Pada 

salah satu sisi yang dijadikan muka terbang 

sejak/gembrung ditutup dengan kulit domba. 

Sekeliling pinggir terbang dipasang tali meling-

kar, sehingga menyerupai gelang. Tali tersebut 

berfungsi sebagai pengikat sisi-sisi kulit domba 

yang dijadikan muka terbang serta yang dipukul 

agar mengeluarkan suara. Agar memperoleh 

suara sesuai yang diinginkan, di sekeliling tali 

pengikat dipasang “pen”, yang berfungsi sebagai 

penahan sekaligus pengatur nada suara. Jika 

hendak dimainkan,bagian permukaan terbang 

itulah yang ditepuk-tepuk dengan telapak tangan 

pemain. 

Jenis terbang sejak dalam kesenian masya-

rakat Kampung Naga, sama halnya dogdog da-

lam kesenian reog, yang terdiri dari empat buah. 

Terbang kesatu dilihat dari ukurannya merupa-

kan terbang terkecil yang disebut tingting, 

terbang kedua disebut kemprong ukurannya 

sedikit lebih besar dari terbang kesatu. Terbang 

ketiga yang ukurannya lebih besar dari 

kemprong, yaitu bangpak. Sedangkan terbang 

keempat, yang berukuran paling besar, disebut 

brungbung. Setiap jenis terbang memiliki fungsi. 

Tingting berfungsi sebagai komando pagelaran, 

sedangkan kemprong berfungsi sebagai patokan. 

Bangpak sesuai dengan namanya, sebagai variasi 

suara dan irama, sedangkan brungbung berfungsi 

sebagai pengganti instrument ‘gong’ (Sumarlina, 

2025). 

Kesenian terbang sejak/gembrung dimain-

kan oleh kaum laki-laki, duduk berjejer berurutan 

berdasarkan ukuran terbang yang akan dimain-

kan. Biasanya digelar bersama nyanyian yang 

disesuaikan dengan irama yang dibawakannya. 

Lagu yang dibawakan, umumnya bahasa Arab 

berupa pupujian untuk mengagungkan kebesaran 

Tuhan Yang Mahaesa, serta salawat dan salam 

untuk Nabi Muhammad SAW. Hal ini berkaitan 

dengan masuknya kesenian tersebut, yang ber-

kelindan erat dengan penyebaran Islam di 

Nusantara, dan penyebaran Islam di Kampung 

Naga itu sendiri. Sebagaimana dikemukakan 

sebelumnya, bahwa kesenian terbang gembrung 

hampir sama dengan tagonian yang banyak   

dijumpai di daerah-daerah pusat penyebaran aga-

ma Islam (Sumarlina, 1990; Sumarlina, 2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doc. Ensa 
 

d.  Kearifan Lokal Seni Kacapi 

Alat musik ini terbuat dari kayu, ada yang 

20 atau 12 kawat baja tipis. Alat musik ini biasa-

nya digunakan untuk mengiringi acara berbalas 

pantun sebagai sarana hiburan yang dilakukan di 

luar bulan Kawalu. Musik ini hanya terdapat satu 

set alat musik di setiap kampungnya, dan 

biasanya dimainkan di bale adat, khususnya di 

Baduy Dalam, yang dimainkan beramai-ramai 

oleh muda-mudi. Untuk memainkan alat musik 

ini biasanya dilengkapi dengan suling enam 

lubang dan rendo, yakni semacam gitar besar 

yang terdiri dari 2 buah kawat yang berukuran 

besar dan kecil (Yani, 2008: Sumarlina, 2015). 

 

 

 

 

 
 

Doc. Ensa 

 



174  Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 

 

e. Kerifan Lokal Seni Angklung Baduy 

Alat musik ini terbuat dari bambu, sama 

halnya seperti angklung-angklung yang ada di 

Jawa Barat, bedanya angklung ini berukuran 

lebih besar dan memiliki tinggi antara 50 cm 

sampai dengan 150. Dalam setiap setnya alat 

musik ini terdiri dari 9 buah angklung, yakni 

Indung, Ringkung, Dong-dong, Gunjing, Indung 

Leutik, Engklok, Torolok, dan dua buah réog. 

Untuk mengiringi alat musik ini biasanya 

digunakan tiga buah Bedug yang berukuran besar 

hingga kecil, yakni disebut dengan Bedug, 

Talinting dan Ketug. 

Alat musik ini biasanya digunakan dalam 

acara-acara tertentu, misalnya dalam upacara 

ngubaran paré. Acara ini hanya dilakukan satu 

kali dalam setahunnya. Biasanya acara ini 

dimulai kira-kira dari jam sepuluh malam sampai 

dengan jam empat pagi. Acara ini bertujuan agar 

padi tersebut menjadi sehat atau subur. 

Adapun lagu-lagu yang biasanya dinya-

nyikan untuk mengiringi alat musik ini di antara-

nya: Marengo, Gandrung Manggu, Jarigandang, 

Pileuleuyan, Ayun-ayunan, Rujak Gandung, Leu-

leuy Geuning, Ayong-ayong Bangkong, Yan-

dubibi, Hiyah-hiyah. 

Lagu yang biasa dimainkan kira-kira tujuh 

buah lagu. Adapun satu buah lagu yang kami 

dapatkan untuk acara ini, yang berjudul Aéh. 

                 
                Aéh 

Hayang teuing geura beurang 

Geus beurang kapanyacaran 

Hayang teuing geura beunang 

Geus beunang mah teu panasaran 

 

 

 

 

    Doc Ensa 

 

f.  Kearifan Lokal Seni Karinding 

Karinding merupakan alat musik tradisio-

nal Sunda, yang unik, karena dibuat dari sebilah 

bambu dengan diameter umumnya 2-3 cm, 

panjang sekitar 50-60 cm, dengan sempalan yang 

ada di ujung bambunya kira-kira berukuran 5 cm. 

Karinding yang dimainkan dengan cara disentil 

oleh ujung telunjuk sambil ditempel di bibir atau 

mulut. Alat musik ini termasuk dalam jenis 

lamelafon atau idiofon. Alat ini memanfaatkan 

resonator rongga mulut untuk menghasilkan 

bunyi dengung. 

Karinding termasuk salah satu alat musik 

buhun. Eksistensi Karinding seiring dengan 

keberadaan Calintuh, yang dalam manuskrip 

Siksakandang Karesian, sejenis alat terbuat dari 

beberapa bilahan bambu kecil, yang akan 

berbunyi apabila tertiup angin.  Di daerah Kane-

kes Baduy dan daerah Jawa Barat, Calintuh 

digunakan sebagai alat untuk menakut-nakuti 

burung. Itu sebabnya, Calintuh biasanya disim-

pan di huma atau sawah. Di Baduy, dikenal 

istilah Rendo dan Kubang. Rendo digunnakan 

dan diselaraskan dengan seni Tarawangsa, 

sedangkan Kubang semacam suling yang hanya 

berlubang dua.  

Karinding sama halnya dengan calintuh, 

memang awalnya berfungsi sebagai alat pengusir 

rasa bosan para petani pada saat menunggu padi 

di sawah dari serangga atau burung pemakan 

padi. Perkembangan selanjutnya, karinding ber-

fungsi sosial, Cara memainkan alat musik 

Karinding terbilang unik, yaitu ruas tengah 

diletakkan di bibir, lalu ujung ruas paling kanan 

ditepuk hingga jarum bergetar. Karinding pula 

bisa dimainkan sendirian atau secara berkelom-

pok yang terdiri dari 2 sampai 5 orang. 

Seiring perkembangan jaman, saat ini 

karinding telah menjadi bagian dari alat seni 

yang mandiri dengan kekhasan suaranya. Suara 

dengung dengan disertai gema yang keluar akibat 

hentakan jari tangan yang dipukul secara 

berulang-ulang. Sumber suara karinding berasal 

dari kekuatan rongga mulut dengan hembusan 

nafasnya yang minim berakibat pada frekuensi 

suara yang dihasilkannya pun sangat minimalis. 

Oleh karena itu, guna memainkan karinding 

dalam sebuah pertunjukkan sangat memerlukan 

pengatur suara (sound system). Lebih dari itu, 

karena sifat nada karinding yang tidak memiliki 

ritmis tertentu (Suhamiharja, dkk, 1991/191992). 

Alat musik karinding di era gen Z saat ini, 

kerap dipadukan dengan alat musik Sunda 

lainnya. Di antaranya, dari sekian banyak alat 

musik sunda yang dapat dikolaborasikan dengan 

karinding, ada dua buah instrumen yang kerap 

menjadi paduan cukup harmonis apabila 

dimainkan bersama dengan karinding. 
 

 

 

 

 

g.  Kearifan Lokal Seni Gambang 

 Alat musik ini merupakan waditra yang 

sangat penting dalam pertunjukan beberapa seni 



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  175 

 

Sunda lainnya, seperti wayang golek, kliningan, 

dan ‘kromong’. Selain itu, alat musik/waditra ini 

biasanya dimainkan dalam acara-acara seperti 

pernikahan, sunatan, serta panen, yakni untuk 

hiburan. Alat musik ini terdiri dari dua buah 

goong yang terbuat dari tembaga, dua buah saron 

yang berisi enam kenong/not yang terbuat dari 

tembaga pula, serta satu buah kromong yang 

terdiri dari delapan belas kenong/not yang terbuat 

dari kayu, dan satu buah gambang yang terdiri 

dari delapan belas ‘not’ yang terbuat dari kayu. 

Untuk mengiringi alat musik ini biasanya 

digunakan Piul ‘biola’, semacam biola dengan 

empat kawat dan suling dengan enam lubang 

(Wawancara, Arwan, 2024). 

Adapun lagu-lagu yang biasa dimainkan 

yaitu lagu-lagu Sunda buhun, yakni: Paris, 

Kageringan, Handeuleum, Kembang Beureum, 

Paréréd,  Sintrén,  Aceup,   Golétrak,  Reundeu  

Beureum, Jalaprang. Dalam bidang seni ukir, 

masyarakat Baduy memiliki ciri khas tersendiri 

sebagaimana tampak dalam pembuatan golok, 

sedangkan seni anyam dan seni tenun terlihat 

dalam tas koja dan selendang atau syal yang 

dibuat atau ditenun secara manual oleh wanita 

Baduy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

 

                                                                                           

Doc. Ensa 
 

 Masih banyak waditra/gamelan atau alat 

musik kesenian Sunda kuno yang masih terpe-

lihara dengan baik di masyarakatKanekes Baduy, 

dan Kampung Naga, yang tidak dibahas dalam 

tulisan ini. Namun ditampilkan gambarnya saja, 

seperti suling, bonang, rebab, piul, goong, 

kendang, saron, panerus, jenglong, tarompet, 

dan lainnya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Doc. Ensa & Web. 

 

SIMPULAN 
 

Unsur seni secara khusus menonjolkan 

sifat khas, yang berkaitan erat dengan estetika, 

yang sangat dekat dengan fisolofi seni, tentang 

keindahan, bagaimana seni terbentuk, bagaimana 

seseorang bisa merasakannya, sebagai hasil 

pengalaman estetis.   Seni yang berkembang di 

masyarakat adat Kampung Naga, di antaranya 

Seni Angklung Buhun/Angklung Sered, Terbang 

Sejak, Terbang Gembrung, Rengkong, dan 

Beluk.   

Seni Sunda yang masih ada di masyara-kat 

adat Baduy, yang unik yaitu alat yang disebut 

Rendo dan Kubang. Rendo digunakan dan 

diselaraskan dengan seni Tarawangsa, sedangkan 

Kubang semacam suling yang hanya berlubang 

dua. Adapun Seni angklung, baik di Kampung 

Naga maupun di masyarakat adat Kanekes 

Baduy, pada prinsipnya hampir sama, berukuran 



176  Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 

 

besar, memiliki tinggi antara 50 cm sampai 

dengan 150. Terdiri dari 9 buah angklung, yakni 

Indung, Ringkung, Dong-dong, Gunjing, Indung 

Leutik, Engklok, Torolok, dan dua buah réog. 

Untuk mengiringi alat musik ini biasanya 

digunakan tiga buah Bedug yang berukuran besar 

hingga kecil, yakni disebut dengan Bedug, 

Talinting dan Ketug. Alat musik ini hanya 

digunakan dalam acara-acara tertentu, seperti 

upacara ngubaran paré, yang hanya dilakukan 

satu kali dalam setahunnya. Di masyarakat adat 

Kanekes Baduy pun dikedal waditra Kromong’ 

dan Piul, semacam biola dengan empat kawat 

dan suling dengan enam lubang., yang dimainkan 

dalam acara-acara pernikahan, sunatan, serta 

panen, sebagai hiburan.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Ayatrohaedi. (1981). “Peranan Benda Purbakala 

dalam Historiografi Tradisional” dalam 

Majalah Ilmu-Ilmu Sastra Indonesia, 

Penelitian dan Penerbitan Buku/Majalah 

Pengetahuan Umum dan Profesi Dep. 

Dik. Bud. Jakarta: Fakultas Sastra 

Universitas Indonesia 

Ayatrohaedi. (2005). Mataholang: Benih dan 

Bentuk Kesenian Sunda.. Makalah 

Seminar Seni   Budaya Sunda Buhun. 

Bandung: Yayasan Tetekon Bandung. 

Darsa, Undang A. & Elis Suryani Nani Sumarlina, 

Rangga. (2020). Existence of Sundanese 

Manuscripts as a Form of Intellectual 

Tradition in the Ciletuh Geopark Area.  

Jurnal Ilmiah Peuradeun (Sinta 2) Vol. 8, 

No.  2, May 2020. ISSN: 2443-2067.  

Ekadjati, Edi S. (1984). Masyarakat Sunda dan 

Kebudayaan. Jakarta:PT Girimukti 

Pasaka. 

Ensiklopedi Sunda. (2000). Jakarta: Pustaka 

Jaya. 

Harmaen, Dheni. (2016). Perkembangan Estetik 

Kria Anyam Bambu Halus (Folkcrafts) 

Rajapolah Tasikmalaya: Pendekatan 

Diakronis dalam Budaya. (Disertasi). 

Jatinangor: Fakultas Ilmu Budaya FIB 

Unpad. 

Heriyanto & Elis Suryani Nani Sumarlina. 

“Place BrandingThoughthe Linkage 

Between Metaphore, Sundanese Culture   

and    the   Characterisstics    of   the     

Tourist Destinations: West Java, 

Indonesia”, Jurnal Kajian Budaya dan 

Humaniora, Vol. 1.  Volume 1 Nomor 1. 

2019.  

Martadinata, Juju Sain. (1987). Sekar Gending 

Degung. Bandung: Mitra Buana. 

Moriyama, Mikihiro. (2005). Sundanese Print 

Culture and Modernity in 19 th-century 

West Java. Singapore: Singapore 

University Press an imprint of NUS 

Publishing.  

Prawirasumantri, Abud. (2007). Kamekaran, 

Adegan, jeung Kandaga Kecap Basa 

Sunda. Bandung: Geger Sunten. 

Rosidi, Ajip. (Pemred). (2000). Ensiklopedi  

Sunda: Alam,  Manusia, danBudaya.  

Jakarta: Pustaka Jaya. 

Rusyana, Yus. (1988/1989). Pandangan Hidup 

Orang Sunda Seperti Tercermin Dalam 

Kehidupan Masyarakat Dewasa Ini 

(Tahap III). Bandung: Proyek Penelitian 

dan Pengkajian   

Sambas, Syukriadi. (1998). Pemimpin Adat dan 

Kosmologi Waktu, Kajian tentang   

Kepemimpinan Adat dalam Komunikasi 

Intra Budaya di Kampung Naga, 

Tasikmalaya, Jawa Barat. Bandung: 

Tesis Magister Pascasarjana Unpad.  

Suganda, Her. (2006).  Kampung Naga   

Mempertahankan    Tradisi.  Bandung: 

Kiblat.    

Suhamiharja, Suhandi A. (1991–1992).   

Kesenian, Arsitektur Rumah dan 

Upacara Adat Kampung Naga, Jawa 

Barat. Jakarta: Proyek Pembinaan Media 

Kebudayaan, Ditjen Kabudayaan, Dep-

dikbud Jakarta. 

Sumarlina, ESN. (1990). Wawacan Panji 

Wulung: Sebuah Kajian Filologis. (Tesis 

Magister) Bandung: Pascasarjana 

Universitas Padjadjaran. 

Sumarlina, ESN. (2012). Mantra Sunda dalam 

Tradisi Naskah Lama: Antara Konvensi 

dan Inovasi. Bandung: Pascasarjana 

Unpad. (Diserttasi). 

Sumarlina, ESN., (2015). Kampung Naga Di 

Tengah Arus Modernisasi. Jatinangor: 

Unpad Press. 



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025  177 

 

Sumarlina, ESN., (2015).  Baduy di Tengah 

Himpitan Arus Globalisasi. Jatinangor: 

Unpad Press. 

Sumarlina, ESN. (2018). Mengungkap Selaksa 

Makna Kearifan Lokal Budaya 

Nusantara. Bandung: PT. Raness Media 

Rancage. 

Sumarlina, ESN.. (2018). Pemuliaan Pangan 

Berbasis Naskah dan Masyarakat 

Kampung Naga & Baduy (Jurnal 

Manuskrip Nusantara) 

Sumarlina, ESN. (2020). Pandangan Hidup, 

Etika Berpolitik, dan Kepemimpinan 

dalam Naskah  Sunda Kuno. Bandung: 

PT. Raness Media Rancage. 

Sumarlina, ESN. (2020b). “Tata Ruang 

Kosmologis Masyarakat Adat Kampung 

Naga Berbasis Naskah Sunda Kuno.” 

LOKABASA 11(1):22–28. 

Sumarlina, ESN. (2020c). “The Role of 

Sundanese Letters as the One of Identity 

and Language Preserver.” Pp. 1–7 in 

Proceedings of the 2nd Konferensi BIPA 

Tahunan by Postgraduate Program of 

Javanese Literature and Language 

Education in Collaboration with 

Association of Indonesian Language and 

Literature Lecturers, KEBIPAAN, 9 

November, 2019, Surakarta, Central 

Java, In, edited by K. Saddhono, L. 

Muliastuti, K. A. Tawandorloh, C. A. 

Woodrich, and S. Briggs. Surakarta: 

EAI. 

Sumarlina, E.S.N. (2020).  The Role of 

Sundanese Letters as the One Identity 

and Language Preserver. BIPA. EA. 

DOI.10.4108./eai.9-11- 2019-2295037. 

EUDL.  

Sumarlina, ESN & Aswina SM (2021). 

Ngaraksa, Ngariksa, Tur Ngamumule 

Budaya Sunda. Bandung: PT. Raness 

Media Rancage. 

Sumarlina, E.S.N. (2023). Lokal Expertise of the 

Baduy Indigenous Community as a 

Literacy Reference in The Millennium 

Era. Jurnal Humanitas Katalisator 

Perubahan dan Inovator Pendidikan. Vol 

10, Nomor 1 179-193. ISSN (2407-

4411).DOI:https://doi.org/10.29408/jhm

.v10i1.25131.https://ejournal.hamzanwa

di. ac.id/index.php/jhm.  

Sumarlina, ESN. (2024a). Filologi Sebagai 

Referensi Literasi Di Era Milenial. 

Bandung: PT. Raness Media Rancage. 

Sumarlina, Elis ESN. (2024b). Manuskrip Sunda 

Sebagai Referensi Literasi Budaya. 

Bandung: PT. Raness Media Rancage. 

Sumarlina, Elis ESN. The Relevance of the 

Tatamba Mantra Manuscript and Family 

Medicinal Plants (TOGA) in the Baduy 

Indigenous Community. Jurnal 

Humanitas Katalisator Perubahan dan 

Inovator Pendidikan. ISSN Print 

ISSNPrint (2407-4411), ISSN Online 

(2502-406X). 10, 2 (2024c): 265-280. 

Sumarlina, ESN. (2024d). Rhyme in the 

Sundanese Mantra Manuscript Text: The 

Connection of Structure, Meaning, and 

Function in Society. Proceeding of the 

4th International Conference of Lokal 

Wisdom (Incolwis 2022). Atlantis Press. 

(2024d).   

Sumarlina, ESN & Rangga Saptya Mohamad 

Permana. (2024e). Problems with Text 

Editing and Translation in Sundanese 

Mantra Manuscripts. Makalah 

Konferensi Internasional (ICON Lateral). 

Universitas Brawidjaya. 

Sumarlina, Elis ESN & Aswina S.M. (2025). 

Menelisik Kearifan Lokal Budaya Sunda 

Di Era Gen Z. Bandung: PT. Raness 

Media Rancage. 

Sumarlina, Elis ESN. (2025). Manuskrip 

Pertanian, dan Implementasinya Di 

Masyarakat Adat Sunda. Bandung: PT. 

Raness Media Rancage. 

Teeuw, A. (1984) Sastra dan Ilmu Sastra. 

Pengantar Teori Sastra. Jakarta: Pustaka 

Jaya.  

Yani, Ahmad. (2008). Etnografi Suku Baduy. 

Banten: Dewan Pimpinan Daerah 

Provinsi Banten.

 

 

 

https://doi.org/10.29408/jhm.v10i1.25131.
https://doi.org/10.29408/jhm.v10i1.25131.
https://ejournal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm.
https://ejournal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm.

