Kabuyutan: Jurnal Kajian Ilmu Sosial dan Humaniora Berbasis Kearifan Lokal Vol. 4, No. 3, November 2025: 166-177

ISSN 2962-7435 ; eISSN 2962-7435

EKSISTENSI SENI TRADISIONAL MASYARAKAT ADAT SUNDA DI ERA GENERASI Z

Elis Suryani Nani Sumarlina!, Rangga Saptya Mohamad Permana?, dan Undang Ahmad Darsa’
13Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, Jatinangor, Sumedang
2Fakultas Ilmu Komunikasi, Universitas Padjadjaran, Jatinangor, Sumedang
E-mail:'elis.suryani@unpad.ac.id; *rangga.saptya@unpad.ac.id; *undang.a.darsa@unpad.ac.id

ABSTRAK. Zaman berkembang dan berubah dari masa ke masa seiring pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan
dan kecanggihan teknologi. Hal itu berlaku juga terhadap ketujuh unsur budaya Sunda. Kenyataan ini tentu saja
memengaruhi situasi dan kondisi serta eksistensi tatanan kehidupan masyarakat, termasuk unsur seni. Di era Gen
Z saat ini, kecanggihan yang terjadi berimbas pula terhadap perkembangan kemampuan manusia dalam
berinteraksi sosial. Meskipun demikian, tidak dapat dipungkiri juga bahwa ada beberapa suku Sunda yang masih
bersikukuh dan taat asas mempertahankan ketradisionalan dan adat istiadatnya. Salah satunya masyarakat adat
Sunda yang ada di wilayah Jawa Barat dan Banten, seperti Kampung Naga, Kanekes Baduy, Kampung Dukuh,
Kampung Kuta, Kampung Sinar Resmi atau Ciptagelar. Terkait dengan hal itu, tentu saja masyarakat adat tersebut
harus lebih kuat membentengi diri dari pengaruh luar, yang semakin menggerus unsur-unsur budaya, salah satunya
unsur seni, termasuk waditra yang digunakan dan mengiringinya, agar seni yang mereka miliki tidak musnah
ditelan masa. Beragam serpihan terpendam berkenaan dengan seni, dapat kita gali dan kita ungkap, dalam upaya
menelusuri dan mengkaji warisan tinggalan leluhur orang Sunda. Untuk mengkaji masalah tersebut, tulisan ini
menggunakan metode kualitatif, melalui metode deskriptif analisis. Melibatkan metode kajian estetika,
hermeneutik, historiografi seni, filosofi seni, sosiologis, antropologis, maupun kajian budaya secara umum.

Kata kunci: Eksistensi Seni Tradisional; Masyarakat Adat Sunda; Era Generasi Z

THE EXISTENCE OF TRADITIONAL ARTS OF THE SUNDANESE COMMUNITY IN THE
GENERATION Z ERA

ABSTRACT. As science and technology grow at a rapid pace, times change. This is also true for the seven
elements of culture. This reality undoubtedly effects the situation, conditions, and existence of the social order,
including the arts. The current Gen Z era's sophistication has also influenced the development of human capacities
in social interaction. Nonetheless, it is undeniable that several Sundanese tribes remain loyal and obedient to their
traditions and practices. The Sundanese indigenous people of West Java and Banten, including Kampung Naga,
Kanekes Baduy, Kampung Dukuh, Kampung Kuta, Kampung Sinar Resmi, and Ciptagelar, are one example of
such communities. In this sense, indigenous people must be more resilient in guarding themselves from foreign
influences that degrade cultural aspects, including art elements, as well as the instruments utilized and
accompanied by them, so that their art is not lost to time. We can search and discover many hidden art remnants
in order to trace and understand the Sundanese forefathers' legacy. To investigate this topic, this research employs
a qualitative approach, specifically descriptive analysis. It incorporates aesthetic research, hermeneutics, art
historiography, art philosophy, sociology, anthropology, and general cultural studies.

Keywords: Traditional Arts; Sundanese Indigenous People; Generation Z Era.

PENDAHULUAN Kita maklum, bahwa perkembangan

unsur-unsur budaya hampir bersamaan dengan

Di era generasi Z, perkembangan dan
pengaruh budaya luar terhadap budaya daerah
sudah tidak bisa terelakkan lagi. Apalagi
ditunjang dengan kecanggihan teknologi serta
pengetahuan dari berbagai bidang ilmu yang
semakin menggerus kearifan lokal budaya buhun
‘kuno’, yang apabila dibiarkan dan tidak memi-
liki filter yang kuat, maka kearifan lokal
dimaksud sedikit demi sedikit akan terkikis dan
mungkin hilang. Untuk itu, generasi muda
penerus bangsa harus mampu memilah, memilih,
menyiasati, serta berkiprah, bagaimana caranya
agar kebudayaan Sunda khususnya tetap eksis,
dikenali, dan semakin berkembang.

perkembangan suku bangsa yang ada di muka
bumi ini. Demikian pula dengan unsur seni.
Sebagai salah satu unsur budaya, seni muncul
karena manusia sebagai makhluk Tuhan yang
Mahakuasa menugrahkan cipta, rasa, dan karsa,
yang membedakannya dari mahluk Tuhan
lainnya. Seni juga bersifat universal dan khas.
Terkait hal tersebut, pengembangan kebudayaan
itu sendiri, pada hakekatnya terbatas kepada
pengembangan seni. Itu sebabnya pengem-
bangan seni, baik seni suara, seni tari, seni sastra,
seni rupa, maupun seni lainnya, bisa dilakukan
serta dimodifikasikan dengan unsur budaya
lainnya.


mailto:elis.suryani@unpad.ac.id
mailto:rangga.saptya@unpad.ac.id
mailto:undang.a.darsa@unpad.ac.id

Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 167

Kebudayaan itu sendiri merupakan seke-
lompok adat kebiasaan, pikiran, kepercayaan,
dan nilai yang turun temurun digunakan oleh
masyarakat pada waktu tertentu, untuk mengha-
dapi dan menyesuaikan diri terhadap segala
situasi yang sewaktu-waktu timbul, baik dalam
kehidupan individu maupun dalam kehidupan
masyarakat sebagai keseluruhan (bandingkan
Baried, 1985 dalam Sumarlina, 2020).

Faktor utama yang menjadi dasar dalam
suatu masyarakat ialah adanya interaksi sosial di
antara anggota masyarakatnya yang merupakan
hubungan dinamis dan kunci dari semua kehi-
dupan sosial, sebagai patokan adanya kehidupan
bersama. Interaksi tersebut terjadi tentu saja
karena adanya kontak dan komunikasi yang
berlangsung antara manusia yang satu dengan
manusia lainnya, secara perseorangan, antara
peseorangan dengan satu kelompok manusia dan
sebaliknya, antara kelompok manusia dengan
kelompok lainnya.

Seni memiliki ruang lingkup tersendiri,
yakni seni suara dan seni rupa. Cabang seni suara
adalah seni sastra yang bersifat daerah banyak
macam dan ragamnya, sesuai dengan bahasa
daerah yang menjadi pengembannya. Sementara
itu, seni dalam bentuk gerak dapat kita lihat
dalam beragam tarian, baik tradisional maupun
modern yang kita kenal dengan istilah tari kreasi.
Beragam karya seni itu sendiri sebagaimana
dijelaskan muncul seiring perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Namun dalam
tulisan ini, seni secara khusus disajikan yang ada
hubungannya dengan seni Sunda buhun/kuno,
yang lebih bersinggungan dengan seni
pertunjukan yang terdapat di masyarakat adat
Sunda, beserta alat musik atau waditranya
(Sumarlina & Aswina, 2025).

METODE

Tradisi dan adat istiadat yang tumbuh di
setiap masyarakat, khususnya masyarakat adat
Sunda, terbentuk apa adanya secara alamiah,
tumbuh serta berkembang dengan sendirinya
pula, seiring perkembangan dan perubahan sosial
yang menyertainya. Perubahannya tersebut tidak
sama antara masyarakat adat yang satu dengan
masyarakat adat yang lain, tergantung situasi dan
kondisi tempat di mana masyarakat adat itu
berada. Perubahan itu secara perlahan namun
pasti, demikian halnya dengan unsur seni yang
ada di beberapa masyarakat adat, seperti
masyarakat adat Kampung Naga dan masyarakat
adat Kanekes Baduy (Ayatrohaedi, 1981 &
2005).

Tulisan ini berupaya mengenalkan seni,
waditra/alat musik dan fungsinya bagi masya-
rakat adat, khususnya di masyarakat adat
Kampung Naga dam Masyarakat Adat Kanekes
Baduy, yang dikaji melalui metode kualitatif,
melalui metode penelitian deskriptif analisis.
Adapun metode kajiannya melibatkan metode
deskriptif analisis. Melibatkan metode kajian
estetika, hermeneutik, historiografi seni, filo-
sofi seni, sosiologis, antropologis, maupun
kajian budaya secara umum.

Teknik  pengumpulan sumber data
ditempuh dengan cara studi kepustakaan dan
melalui kerja lapangan, dengan memanfaatkan
teknik survey, wawancara, ceramah, tanya jawab,
pendampingan & partisipasi aktif, yang
dilakukan di masyarakat adat khususnya, dan
masyarakat adat Sunda, khususnya masyarakat
adat Kampung Naga Tasikmalaya dan
masyarakat adat Kanekes Baduy Banten.
Pemanfaatan bebeberapa kesenian yang ada di
masyarakat adat, baik di Kampung Naga maupun
Kanekes Baduy, dikaitkan dengan fungsinya di
masyarakat,baik untuk acara pernikahan,
khitanan, maupun upacara setelah panen, atau
acara adat lainnya, yang kemungkinan belum
diketahui oleh masyarakat luar atau generasi
Sunda itu sendiri di era generasi Z saat ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Seni Sebagai Unsur Budaya

Seni merupakan salah satu unsur budaya.
Budaya itu sendiri adalah pikiran dan akal budi,
yang menurut KUBI berarti hasil kegiatan dan
penciptaan batin (akal budi) manusia (Badudu,
dalam Sumarlina, 2022). Sementara itu Koentja-
raningrat (dalam Sumarlina, 2021) menyebut
kebudayaan berasal dari kata Latin colere yang
artinya mengolah atau mengerjakan, terutama
mengolah tanah atau bertani. Kemudian berkem-
bang menjadi culture yang berarti sebagai segala
daya upaya serta tindakan manusia untuk
mengolah tanah dan mengubah alam.

Seni merupakan salah satu unsur budaya
hasil cipta, rasa, dan karsa suatu masyarakat,
yang turun temurun dari satu generasi ke generasi
yang lain, yang kemudian disebut sebagai super-
organic. Kebudayaan mengandung keseluruhan
pengertian nilai soaial, norma sosial, ilmu
pengetahuan, serta keseluruhan struktur-sturktur
sosial, religius, dan lain-lain, termasuk segala
pernyataan intelektual dan artistik yang menjadi
ciri khas suatu masyarakat (Koentjaraningrat,
dalam Sumarlina, 2012). salah satunya adalah
seni.



168 Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025

Sebagai generasi muda penerus bangsa,
wajib ikut serta menjaga, melindungi, dan
melestarikan, bahkan mengoptimalisasikan ke-
berlangsungan adat dan tradisi, seni, beserta
tinggalan budaya lainnya warisan nenek moyang
kita di masa lalu. agar tidak musnah ditelan
masa. Apalagi di Era Generasi Z saat ini,
kecanggihan teknologinya tidak bisa dibendung.
Apabila generasi mudanya tidak peduli terhadap
kearifan lokal budayanya, maka sedikit demi
sedikit, kekayaan budaya yang sudah ada akan
tergerus dan terkikis, hingga tidak terselamatkan
(Darsa, dkk., 2020).

2. Istilah, Aspek, dan Fungsi Seni di
Masyarakat

Apa itu seni? Ditinjau dari sudut penger-
tian, istilah, atau definisi seni, sudah banyak
dikemukakan, baik oleh tokoh, budayawan,
maupun para ahli yang sudah menjelaskan pen-
dapatnya. Inti seni secara mendasar, sebenarnya
bergantung kepada apa dan bagaimana seni atau
budaya itu hidup dan berkembang di masyarakat
dalam suatu kurun waktu tertentu. Hal itu bisa
dimaklumi, karena istilah seni bisa dibatasi
sesuai dengan ruang lingkup dan tempat di mana
seni itu tumbuh, dipelihara secara turun temurun,
dan berkembang sesuai dengan situasi dan
kondisi serta perkembangan zamannya, yang
dalam tulisan ini seni yang ada dan berkembang
di masyarakat adat Kampung Naga dan
Masyarakat Adat Kanekes Baduy.

Istilah seni secara umum memberikan
pengertian kecakapan manusia untuk mencip-
takan ‘sesuatu’, atau dalam bahasa asing dikata-
kan ‘skill implies expertness or gred preficiecy in
doing something’. Ada pula yang mengatakan
bahwa ‘seni adalah ilham yang lahir dalam
bentuk yang tepat dan oleh karena itu merupakan
hasil perbuatan budi yang indah’ (Ebnusugito,
dkk., dalam Sumarlina, 2023). Seni sebagai salah
satu unsur budaya, berfungsi estetis, yang harus
digali lebih jauh lagi, apakah esensi dan isi seni
tersebut mampu mengangkat nilai-nilai moral
dan kemanusiaan yang benar dan masuk akal.
Sebagaimana dinyatakan oleh Horace, bahwa
fungsi sastra hendaknya diukur dan dinilai dari
dua aspek pokok, yaitu dulce et utile, maksudnya
bahwa seni itu harus menyenangkan dan berguna
(Horace, dalam Sumarlina, 2024; Martadinata,
1987;).

Aspek pleasure, dulce atau utility dan
utile, merupakan realisasi seni yang estetis atau
rekreatif. Keindahan bentuknya yang mencer-
minkan syarat-syarat stilistika dan estetika,
harus mampu memberikan kenikmatan, kepuas-
an, serta dapat memberikan kesegaran terhadap

diri, yang merupakan pengabdian seni, baik
sastra maupun pertunjukan, ke arah nilai-nilai
normal kemanusiaan. Di sinilah seni harus
mampu mengungkapkan dinamika kehidupan.
Mengarahkan agar terjadinya upaya mendidik
kehalusan rasa dan budi, di samping menuntun ke
arah kemajuan bangsa atau umat manusia.
Dengan kata lain, fungsi seni sastra khususnya,
merupakan perwujudan atau penilaian manusia
terhadap nilai-nilai yang dipancarkan oleh
ciptaan seni, dan bersifat relatif, berubah-ubah
bersama dengan sejarah perkembangan estetis
dan artistik, fungsinya yang lain perlu dinilai
menurut waktu dan kepentingan jamannya serta
kondisi-kondisi obyektif (Ebnusugito, dkk,
dalam Sumarlina & Aswina, 2025: 28; Teeuw,
1984).

Karya seni dikatakan memenuhi fungsi-
nya, apabila di dalamnya kedua aspek dulce dan
utile tidak hanya hidup berdampingan, melain-
kan berpadu mesra. Sebab, seni yang bernilai
tinggi di samping mampu mendirikan kebaha-
giaan dan hiburan, seharusnya juga mengung-
kapkan nilai-nilai kemanusiaan, kebenaran-
kebenaran baru dan lama meluaskan kehidupan,
yang melingkupi hubungan manusia dengan
manusia, manusia dengan alam sekelilingnya,
maupun pertalian antara manusia dengan kekua-
saan tertinggi di luar dirinya yakni Tuhan Yang
Mahaesa (Heryanto & Sumarlina, 2019).

Beberapa istilah maupun pengertian “seni,
sebagaimana telah diungkapkan sebelumnya,
telah banyak’ dikemukakan oleh berbagai ahli.
Namun, sebenarnya inti mendasar dari definisi
seni itu sendiri adalah sama. Seni adalah segala
sesuatu yang diciptakan manusia yang mengan-
dung unsur keindahan dan mampu membang-
kitkan perasaan orang lain.

Istilah seni itu sendiri berasal dari
bahasa Sanskerta dari kata sani, yang berarti
pemujaan, persembahan dan pelayanan yang
erat dengan upacara keagamaan yang disebut
kesenian. Padmapusphita menjelaskan bahwa
kata seni Dberasal dari bahasa Belanda
genie dalam bahasa latin disebut dengan genius
yang artinya kemampuan luar biasa yang dibawa
sejak lahir. Sedangkan menurut Ilmu Eropa
bahwa seni berasal dari kata art yang berarti
artivisual yaitu suatu media yang melakukan
kegiatan tertentu (Rosidi, 2020; Sambas, 1998;
Sumarlina, 2018).

Zaman telah berubah, definisi juga
berubah pula, seiring perkembangan zaman dan
kecanggihan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Pengertian seni pun terus berubah sebagaimana
dikemukakan para ahli dari sudut pandangnya
masing-masing, di antaranya menurut Ki Hajar



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 169

Dewantara (dalam Sumarlina, 2020; Rusyana,
dkk., 1988/1989), yang mengemukakan bahwa
seni merupakan hasil keindahan sehingga dapat
menggerakkan perasaan indah orang yang
melihatnya, oleh karena itu perbuatan manusia
yang dapat memengaruhi dapat menimbulkan
perasaan indah.

Garton (dalam Sumarlina, 2020) mende-
finisikan seni sebagai keindahan dan seni adalah
tujuan yang positif menjadikan penikmat merasa
dalam kebahagiaan. Sementara itu, Aristoteles
menyebut seni adalah bentuk yang pengung-
kapannya dan penampilannya tidak pernah
menyimpang dari kenyataan dan seni itu adalah
meniru alam. Sementara itu, Bel menjelaskan
bahwa seni adalah istilah yang digunakan untuk
semua karya yang dapat menggugah hati untuk
mencari tahu siapa penciptanya. Sedangkan itu,
Murko mengungkapkan bahwa seni itu penje-
lasan rasa indah yang terkandung dalam jiwa
setiap manusia, dilahirkan dengan perantaraan
alat komunikasi ke dalam bentuk yang dapat
dianggap oleh indra pendengar (seni suara),
penglihatan (seni lukis), atau dilahirkan dengan
perantaraan gerak (seni tari, drama, dan lainnya).
(Prawirasumantri, 2007; Sumarlina & Aswina,
20213).

Pengertian seni, andai kita simpulkan se-
cara umum dari beberapa pendapat yang sudah
dikemukakan sebelumnya, secara umum memili-
ki nilai estetis (indah) yang disukai oleh manusia
dan mengandung ide-ide yang dinyatakan dalam
bentuk aktivitas atau rupa sebagai lambang.
Lewat seni, kita dapat memperoleh kenikmatan
sebagai akibat dari refleksi perasaan terhadap
stimulus yang kita terima. Kenikmatan batiniah
yang muncul apabila kita menangkap dan
merasakan simbol-simbolestetika dari pengubah
seni. Dalam hal ini seni memiliki nilai spiritual
dan religius (bandingkan Harmaen, 2017: 90;
Sumarlina, 2020).

Andai kita telusuri, sebuah bentuk seni
berisi satu set nilai-nilai yang menentukan, apa
yang pantas dikirimkan dengan ekspresi lewat
medium yang digunakannya, untuk menyampai-
kan baik kepercayaan, gagasan, sensasi, atau
perasaan, dengan cara seefektif mungkin. Seni
itu sendiri, menurut media yang digunakan,
terbagi atas: (a) seni yang dapat dinikmati
melalui media pendengaran atau (audio art),
misalnya seni musik, seni suara, dan seni
sastra, seperti puisi dan pantun; (b) Seni yang
dinikmati dengan media penglihatan (Visual art),
misalnya lukisan, poster, seni bangunan, seni
gerak beladiri dan sebagainya; (c) seni yang
dinikmati melalui media penglihatan dan pen-

dengaran (audio visual art), misalnya pertun-
jukan musik, dan pagelaran wayang, dan film.
(Sumarlina, 2025).

Sementara itu, seni jika dikelompokkan,
terdiri atas fungsi individu, untuk a) pemenuhan
kebutuhan fisik, b) pemenuhan kebutuhan
emosional. Sedangkan fungsi sosial seni adalah
fungsi religi, fungsi pendidikan, komunikasi,
fungsi Rekreasi/Hiburan, fungsi Artistik, fungsi
Guna, dan fungsi kesehatan. (Sumarlina, 2023).

3. Seni dan Estetika

Persoalan seni terkait dengan masalah
estetika, yang merupakan salah satu cabang ilmu
filsafat, yakni ilmu yang membahas keindahan.
Estetika menjelaskan bagaimana seni itu bisa
terbentuk atau bagaimana pula seseorang bisa
merasakan wujud seni terhadap diri maupun
perasaan yang merasuk jiwanya, sehingga
merasa ada kesenangan tersendiri secara pribadi
yang menyelinap ke dalam perasaan orang yang
menghayatinya. Seni tidak bisa dipisahkan dari
estetika, yang dianggap sebuah filosofi yang
mempelajari nilai-nilai nilai-nilai sensoris, yang
terkadang dianggap sebagai penilaian terhadap
sentimen dan rasa. Mengapa demikian? Karena
estetika merupakan cabang ilmu yang sangat
dekat dengan fisolofi seni (Ayatrohaedi, 1981).

Estetika seni menyangkut tiga hal, yaitu:
studi mengenai fenomena estetis, studi mengenai
fenomena persepsi, dan studi mengenai seni
sebagai hasil pengalaman estetis. Itu sebabnya
seni merupakan salah satu unsur kebudayaan
yang tumbuh dan berkembang seiring dengan
perkembangan manusia selaku penggubah dan
penikmat seni (Ekadjati, 1984 & 2000); Moriya-
ma, 2005). Seni yang berkembang di masyarakat
Kampung Naga, meliputi Seni Angklung Buhun,
Terbang Sejak dan Terbang Gembrung. Jenis
kesenian yang ditampilkan di sini lebih kepada
jenis kesenian tradisional dan seni sastra yang
yang sudah jarang diperton-tonkan. Hanya bebe-
rapa seni tradisional yang masih ada dan tetap
dilestarikan di masyarakat adat, seperti di
Kampung Naga dan Baduy. Jenis-jenis kesenian
yang dianggap sebagai warisan karuhun
masyarakat Kampung Naga itu pun sudah jarang
digelar, karena orang yang biasa memainkannya
pun sudah pada lanjut usia. Kini, kesenian
warisan karuhun Kampung Naga tersebut
dikhawatirkan ikut punah seiring dengan sudah
tiada penerusnya. Beberapa tradisi, adat, dan
jenis kesenian yang ditampilkan berikut ini,
adalah Gusaran, terbang sejak, angklung, beluk,
dan rengkong, dan lainnya (Sumarlina & Aswina
SM, 2025).


https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Audio_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Seni_musik
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_suara&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_sastra&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_sastra&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Puisi
https://id.wikipedia.org/wiki/Pantun
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Visual_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Lukisan
https://id.wikipedia.org/wiki/Poster
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_bangunan&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Audio_visual_art&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Musik
https://id.wikipedia.org/wiki/Wayang
https://id.wikipedia.org/wiki/Film

170 Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025

4. Tradisi Gusaran Masyarakat Adat
Kampung Naga

Ada peribahasa yang dikenal di masya-
rakat Sunda terkait adat dan tradisi yakni, ciri sa-
bumi cara sadesa ‘lain padang lain belalang, lain
lubuk lain pula ikannya’. Walaupun adat dan
tradisi dimaksud sama-sama merupakan bagian
dari masyarakat Sunda, namun sebagai masya-
rakat adat, Kampung Naga memiliki kebiasaan
dan adat tersendiri yang cukup mencolok. Salah
satu-nya dalam pelaksanaan upacara gusaran
atau biasa dikenal dengan khitanan. Khitanan
dilaku-kan oleh Paraji yang dulu dipegang oleh
Ibu Tisah.

Upacara atau tradisi Gusaran di Kampung
Naga tersebut dilaksanakan secara masal ber-
sama anak-anak lainnya yang berasal dari Kam-
pung Naga maupun ‘sanaga’. Jumlah peserta
gusaran bisa mencapai 25-30 orang anak.
Upacara gusaran ini biasanya harus berpasangan
dengan anak perempuan, dengan demikian,
jumlahnya menjadi berlipat ganda. Anak yang
belum siap untuk dikhitan, biasanya dibujuk agar
luluh hatinya. Upacara gusaran terdiri dari anak-
anak Kampung Naga dan anak-anak ‘sanaga’,
yang usianya di bawah tujuh-sepuluh tahun.
Upacara gusaran tidak dilakukan setiap tahun
sekali, karena hal ini tergantung kepada banyak
sedikitnya anak-anak yang akan dikhitan. Hal ini
pun berkaitan erat dengan keberhasilan program
Keluarga Berencana di Kampung Naga
(Suganda, 2006; Sumarlina, 2020 & 2024).

Di masyarakat adat Kampung Naga, waktu
yang dianggap baik untuk melaksanakan upacara
gusaran/khitanan maupun perkawinan pada
bulan Rayagung, sebagai bulan terakhir dalam
tahun Hijriah. Bagi umat Islam yang mampu, di
Kampung Naga pun pada bulan Rayagung
diwajibkan untuk melaksanakan ibadah haji ke
Tanah Suci Mekah, itu sebabnya sebagian orang
Sunda menyebutnya sebagai Bulan Haji yang
jatuh pada tanggal 10 Rayagung atau Dzulhijah
atau juga Lebaran Haji.

Tradisi atau Upacara Gusaran di
Kampung Naga terbagi atas tiga fase kegiatan
yang saling berhubungan satu sama lainnya,
yakni upacara gusaran, upacara lekasan, dan
upacara wawarian (Sumarlina & Aswina, 2024).
Upacara Gusaran seperti halnya upacara adat
lainnya, dimulai dengan beberesih di Sungai
Ciwulan. Perbedaannya, wupacara Gusaran
diikuti, selain oleh ayahnya juga diikuti oleh anak
yang dikhitan. Adapun pelaksanaannya sama

dengan beberesih sebelum melakukan ziarah ke
makam leluhurnya. Upacara beberesih gusaran
dipimpin oleh kuncén yang secara bergiliran
membasuh kepala anak-anak yang akan dikhitan
dan ayahnya dengan /leuleueur, yang kemudian
membilasnya dengan cara mandi bersama
(ngeueum) di Sungai Ciwulan (Sumarlina, 2020).

Acara beberesih sudah dilakukan, anak-
anak yang akan dikhitan dihias sedemikian rupa,
berpakaian baju takwa atau baju lainnya yang
baru, berkopiah hitam, kemudian berkumpul
bersama orang tuanya di ruang tengah mes;jid.
Acara dimulai saat kuncén yang duduk di mimbar
menyampaikan sambutannya, yang dilanjutkan
dengan mendatangi dan menyalami anak-anak
serta orang tuanya masing-masing, seraya
membacakan doa-doa pendek. Sebelum dimulai,
Kuncén, Amil, dan Sesepuh Kampung Naga
menyampaikan doa lagi (Sumarlina, 2020;
Sumarlina, 2024).

Sesuai dengan kepercayaan dan tradisi
masyarakat Kampung Naga, seorang anak laki-
laki yang hendak dikhitan, harus didampingi oleh
seorang anak perempuan, karena dianggap
sebagai bayangan anak laki-laki, dalam arti hidup
manusia itu saling berpasangan. Dengan
demikian, jika anak yang dikhitan ada 30 orang,
maka separuh di antaranya adalah anak perem-
puan. Upacara bagian awal termasuk lama juga,
karena anak-anak tersebut satu persatu didatangi
oleh Kuncén, sambil bersalaman, mereka juga
dinasihati serta didoakan. Acara tersebut diakhiri
dengan makan bersama, yang sudah disediakan
di dalam takir ‘tempat menyimpan makanan
yang terbuat dari daun enau yang dianyam
sedemikian rupa, sehingga menyerupai mangkuk
besar’. Di dalamnya berisi beberapa buah pisang
dan penganan ‘khas’ masyarakat Kampung Naga,
seperti opak, ranginang, wajit, dll. (Sumarlina,
2020).

Upacara Gusaran pun dilanjutkan, Pe-
mangku adat keluar dari mesjid beriringan,
diikuti oleh orang tua dan anak-anaknya yang
digendong di atas pundaknya. Iring-iringan
tersebut menuju ke tanah kosong yang tidak jauh
dari mesjid. Sementara di balandongan, bebera-
pa penduduk mulai memainkan alat-alat kesenian
khas masyarakat Kampung Naga, yang terdiri
dari angklung dan terbang Naga, menjadikan
suasana Kampung Naga meriah dan bersuka cita.
Kuncén dan Sesepuh Kampung Naga yang
berada di barisan paling depan, berjalan dalam
langkah lambat, diiringi oleh dua orang wanita



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 171

patunggon, yang masing-masing membawa
sesajen. Di belakang mereka, orang tua dan anak-
anak yang akan dikhitan, sehingga membentuk
antrean panjang. Pada antrian paling belakang,
dua orang laki-laki membawa sambilan ‘pajang-
an berupa bambu’. Rombongan terakhir adalah
para penabuh angklung dan terbang yang sese-
kali diwarnai gelak tawa kegembiraan (Suganda,
2006; Sumarlina, 2021).

Iring-iringan pada Upacara Gusaran,
berjalan menyusuri jalan setapak yang sehari-
hari digunakan jalan masuk-keluar Kampung
Naga, yang di sebelahnya mengalir Sungai
Ciwulan. Saat tiba di ujung kampung, rombong-
an iring-iringan tersebut berbelok memasuki
pemukiman rumah penduduk. Para penghuni
kampung bisa dengan leluasa menyaksikan iring-
iringan rombongan Gusaran, mereka berdiri
berjejer di atas golodog rumah masing-masing,
karena letak bangunan rumah di Kampung Naga
saling berhadapan dan bagian depannya hanya
menyerupai lorong selebar dua meter.

Tradisi iring-iringan rombongan gusaran
dilanjutkan dengan ngala béas ‘mengambil
beras’, yang dilakukan di arena tanah kosong. Di
sana, kuncén dan rombongan disambut oleh lima
orang wanita setengah baya yang sudah lama
menunggu. Mereka seolah-olah menumbuk padi
dengan halu ‘alu’ ke dalam lesung/ngagondang.
Hal itu menandakan upacara ngala béas siap
dilaksanakan, dengan perlengkapannya terdiri
dari delapan helai kain kafan atau boéh, tiga helai
kain perempuan yang disebut kain kebat, tiga
helai kain ikat kepala atau iket dan tamaya. Di
dalam bokoko yang dibawa oleh dua perempuan
patunggon, terdapat beras putih atau béas bodas,
dan beras ketan ‘beas ketan’ yang warnanya
kuning, nantinya setelah ditanak dibagikan
kepada anak-anak yang akan dikhitan. Sementara
kuncén membacakan doanya sambil jongkok
menghadap lesung, disaksikan sesepuh masyara-
kat Kampung Naga dan peserta lainnya. Mereka
dikeliling rombongan pengiring yang berputar
searah jarum jam, diiringi tetabuhan angklung
dan terbang (Sumarlina, 2025 & Aswina).

Tradisi atau Upacara gusaran pada hari
pertama, diakhiri dengan berkumpulnya kembali
para peserta di ruang depan mesjid. Saru per satu
anak-anak dipangghil seraya digendong ibunya
menemui seorang Paraji yang membasuhkan
tangan kirinya ke air beras bercampur ramuan
daun jawer kotok, panglay, bawang bodas, tékték
atau daun sirih, dan telur ayam kampung, yang

disimpan di dalam ember plastik. Air tersebut
ditetelkeun ‘ditempelkan/ diusapkan’ ke dahi
anak. Setelah itu, dengan pisau belati di ntangan
kanan, ia membersihkan rambut halus yang
tumbuh di atas dahi anak tersebut. Meskipun
terlihat tidak sakit, sebagian besar dari anak-anak
itu meringis, bahkan ada yang menjerit-jerit
karena ketakutan.

Upacara membersihkan rambut halus di
dahi tersebut dibarengi dengan upacara béla
‘menyembelih ayam’ yang dilakukan di luar
mesjid. Beberapa orang laki-laki memegangi
ayam, lalu menyembelihnya seraya berteriak
‘bélaaaaa.....!I”. Ayam yang sedang sekarat,
menggelepar-gelepar meregang nyawa. Semua
anak yang sudah dibersihkan rambut halusnya,
dibedaki saripohaci oleh pembantu paraji. Se-
lain bedak, ada beberapa perlengkapan bersolek
dan sesajen, termasuk uang logam, yang kemu-
dian uang logam tersebut disodorkan ke mulut
anak untuk digigit (Sumarlina, dkk., 2012).

Prosesi membersihkan rambut yang tum-
buh di atas dahi dan juga gigit uang logam talah
usai. Anak-anak diarak kembali berkeliling
Kampung Naga untuk mengikuti upacara lekasan
‘upacara pamungkas/terakhir’. Anak-anak yang
dikhitan sebelum istirahat dihibur dengan kidung
’Kawih Kidung’yang biasa dilantunkan di acara-
acara atau upacara tradisi, yang dilantunkan oleh
pembantu paraji. Sementara itu, di atas pang-
gung, yang merupakan bagian depan mesjid,
berdiri puluhan orang yang bersiap-siap menung-
gu uang saweran. Anak-anak disawer melalui
kidung yang berisi nasihat hidup, di samping
beras bercampur irisan kunyit, permen/kembang
gula dan uang receh, yang dilemparkan ke
tengah-tengah kerumunan. Masyarakat yang
menyaksikan upacara tersebut, tua maupun
muda, berebut mengumpulkan uang dan permen
sebanyak-banyaknya.

Upacara khitanan terkait gusaran dimak-
sud, sebenarnya baru dilaksanakan keesokan
paginya. Penting disampaikan bahwa khitanan
bagi anak laki-laki di masyarakat adat Kampung
Naga menggunakan pisau khusus, sedangkan
anak perempuan menggunakan jarum. Sesudah
melewati prosesi upacara yang cukup panjang
serta melelahkan, upacara khitanan ditutup
dengan upacara yang dikenal wawarian ‘pember-
sihan lingkungan’, dengan cara, sampah dan sisa
kegiatan lainnya berupa limbah rumah tangga
dikumpulkan di tempat penampungan lalu



172 Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025

dibakar. Melalui wawarian, masyarakat Kam-
pung Naga berusaha menjaga kebersihan ling-
kungannya, sehingga tanah warisan leluhurnya
selalu terjaga keberhasilannya (Sumarlina, 2020)

5 Kearifan Lokal Seni Buhun Yang Ada di
Masyarakat Adat Sunda

Seni menurut media yang digunakan
sudah dibahas sebelumnya. Sementara itu,
berdasarkan fungsinya secara umum seni
tersebut terbagi menjadi lima cabang, antara
lain: a) Seni Rupa, yang memiliki wujud pasti
dan memanfa-atkan dan memahami unsur rupa
yang diklasifikasikan ke dalam bentuk gambar,
lukis, patung, grafis, kerajinan tangan, kriya, dan
multimedia; b) Seni Teater mencakup kemam-
puan memahami dan berkarya teater, membuat
naskah, berperan di bidang casting, dan membuat
setting atau tata teknik pentas panggung dan
penciptaan suasananya sebagai perangkat tam-
bahan dalam membidangi seni teater; c) Seni
Musik sebagai unsur bunyi yang merupakan
unsur utama dari seni musik, harmoni, melodi,
dan notasi musik merupakan wujud sarana yang
diajarkan; d) Seni Tari yang menggunakan gerak
tubuh sebagai suatu keindahan. Gerak dalam tari
berfungsi sebagai media mengkomunikasikan
maksud-maksud tertentu dari koreogragfer; e¢)
Seni Sastra hasil daya kreasi manusia yang dinik-
mat segi visual dan makna yang dimilikinya,
menggambarkan keindahan dalam bentuk kata-
kata, baik itu dituliskan ataupun disuarakan
(Sumarlina, 2024).

a. Kearifan Lokal Seni Angklung

Beragam kesenian Sunda khas yang ada di
masyarakat adat Kampung Naga sampai era
Genereasi Z saat ini masih tetap terpelihara, dan
masih digunakan dalam setiap kegiatan Upacara
Hajat Sasih yang waktunya sudah ditetapkan.
Salah satunya Kesenian angklung yang memiliki
fungsi berbeda dengan kesenian angklung yang
terdapat di beberapa daerah di Jawa Barat dan
Banten. Angklung Kampung Naga terdiri dari
empat buah angklung besar dengan ukuran yang
berbeda, demikian halnya dengan suaranya,
berfungsi sebagai alat hiburan serta untuk
mengiringi jampana ’tempat menyimpan hasil
pertanian atau kerajinan yang terbuat dari

potongan bambu dengan bentuk menyerupai
trapesium.

Di bawah jampana dipasang bambu yang
berfungsi sebagai pikulan’. Pada peringatan Hari
Proklamasi Kemerdekaan RI. angklung pun di-
gunakan untuk mengiringi iring-iringan, peserta
‘ousaran’ dalam pelaksanaan khitanan anak-
anak masyarakat Naga dan Sanaga. Kesenian
angklung di masyarakat Kampung Naga juga
berfungsi sebagai tradisi untuk menghormati
Dewi Sri/Nyi Pohaci yang memiliki magis
religius. (Sumarlina, 2025).

b. Kearifan Lokal Seni Beluk

Kesenian beluk sudah jarang dijumpai di
Kampung Naga, sehingga lambat laun semakin
tergeser dan dikhawatirkan akan punah seiring
berjalannya waktu. Seni beluk dimainkan oleh
beberapa orang, empat hingga Sembilan orang,
yang dimotori oleh seorang pemimpin yang dise-
but juru ilo’ sebagai ‘dalang’ yang membacakan
syair, bait demi bait dalam ‘naskah’ berbentuk
‘wawacan’ (cerita yang digubah dalam bentuk
puisi dangding, biasa beraksara Pegon/Arab
Sunda serta bertema syiar Islam), yang diikuti
oleh pemain lain secara bergantian/bergiliran
dengan cara ditembangkan. Nada yang diguna-
kan dalam seni beluk biasanya ‘nada tinggi’,
sehingga memerlukan kepandaian tersendiri. Itu
sebabnya, seni beluk semakin jarang ditemukan,
karena sudah tidak ada penerusnya yang mampu
menembangkannya.

Tembang yang dibawakannya sesuai
dengan pupuh yang ada dalam naskah, seperti
asmadarandana. dangdanggula, kinanti, dan
sinom sesuai dengan kisah yang dibawakannya.
Setiap pupuh yang ditembangkan memiliki
karakter tersendiri. Kini, seiring perkembangan
zaman, bukan hanya masyarakat Kampung Naga,
namun hampir di berbagai wilayah Jawa Barat,
para generasi mudanya sudah tidak mengenal
dan tidak bisa menembangkan pupuh sebagai
warisan budaya karuhunnya sendiri.

Kesenian beluk digelar pada malam hari,
pada saat ada keluarga atau tetangga ada yang
melahirkan, parasan ‘mencukur bayi’, atau
kadangkala saat ada khitanan juga perkawinan,
yang bertempat di ruang depan atau fepas imah
di bawah temaramnya lampu cempor atau lampu
teplok. Dengan menggunakan kain sarung,
mereka duduk bersila atau berselonjor kaki
dengan santainya untuk melepas lelah, setelah
seharian bekerja. Pemilik rumah menyuguhkan
makanan dan minum ala kadarnya, sebagai
pelepas dahaga. Namun Beluk di masyarakat
Adat berbeda dengan di wilayah lainnya di Jawa
Barat, karena hanya dilakukan oleh seorang diri.



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 173

Selain itu, jika Beluk di sebagian daerah tanpa
menggunakan alat, namun di masyarakat adat
ada yang menggunakan kecapi, seperti layaknya
Seni Pantun ‘ Cerita Pantun Buhun.

oC. Lnsa

c. Kearifan Lokal Seni Terbang

Seni terbang sejak merupakan salah satu
kesenian khas masyarakat adat Kampung Naga
yang masih dipelihara dan dipertunjukan. Seni
Terbang dimaksud, selain berfungsi sebagai alat
hiburan, juga memiliki fungsi magis religius.
Bentuk musik terbang sejak hampir sama dengan
rebana yang biasa dimainkan dalam qgasidahan,
namun ukurannya lebih besar. Alat musik
tradisional terbang, terbuat dari dua bahan dasar.
Bingkainya berfungsi sebagai tabung suara,
terbuat dari kayu yang dibuat sedemikian rupa,
dengan bentuk pipih dan bundar.

Bagian tengahnya dibiarkan kosong. Pada
salah satu sisi yang dijadikan muka terbang
sejak/gembrung ditutup dengan kulit domba.
Sekeliling pinggir terbang dipasang tali meling-
kar, sehingga menyerupai gelang. Tali tersebut
berfungsi sebagai pengikat sisi-sisi kulit domba
yang dijadikan muka terbang serta yang dipukul
agar mengeluarkan suara. Agar memperoleh
suara sesuai yang diinginkan, di sekeliling tali
pengikat dipasang “pen”, yang berfungsi sebagai
penahan sekaligus pengatur nada suara. Jika
hendak dimainkan,bagian permukaan terbang
itulah yang ditepuk-tepuk dengan telapak tangan
pemain.

Jenis terbang sejak dalam kesenian masya-
rakat Kampung Naga, sama halnya dogdog da-
lam kesenian reog, yang terdiri dari empat buah.
Terbang kesatu dilihat dari ukurannya merupa-
kan terbang terkecil yang disebut tingting,
terbang kedua disebut kemprong ukurannya
sedikit lebih besar dari terbang kesatu. Terbang
ketiga yang ukurannya lebih besar dari
kemprong, yaitu bangpak. Sedangkan terbang
keempat, yang berukuran paling besar, disebut
brungbung. Setiap jenis terbang memiliki fungsi.
Tingting berfungsi sebagai komando pagelaran,
sedangkan kemprong berfungsi sebagai patokan.
Bangpak sesuai dengan namanya, sebagai variasi
suara dan irama, sedangkan brungbung berfungsi
sebagai pengganti instrument ‘gong’ (Sumarlina,
2025).

Kesenian terbang sejak/gembrung dimain-
kan oleh kaum laki-laki, duduk berjejer berurutan
berdasarkan ukuran terbang yang akan dimain-
kan. Biasanya digelar bersama nyanyian yang
disesuaikan dengan irama yang dibawakannya.
Lagu yang dibawakan, umumnya bahasa Arab
berupa pupujian untuk mengagungkan kebesaran
Tuhan Yang Mahaesa, serta salawat dan salam
untuk Nabi Muhammad SAW. Hal ini berkaitan
dengan masuknya kesenian tersebut, yang ber-
kelindan erat dengan penyebaran Islam di
Nusantara, dan penyebaran Islam di Kampung
Naga itu sendiri. Sebagaimana dikemukakan
sebelumnya, bahwa kesenian terbang gembrung
hampir sama dengan tagonian yang banyak
dijumpai di daerah-daerah pusat penyebaran aga-
ma Islam (Sumarlina, 1990; Sumarlina, 2024).

Doc. Ensa

d. Kearifan Lokal Seni Kacapi

Alat musik ini terbuat dari kayu, ada yang
20 atau 12 kawat baja tipis. Alat musik ini biasa-
nya digunakan untuk mengiringi acara berbalas
pantun sebagai sarana hiburan yang dilakukan di
luar bulan Kawalu. Musik ini hanya terdapat satu
set alat musik di setiap kampungnya, dan
biasanya dimainkan di bale adat, khususnya di
Baduy Dalam, yang dimainkan beramai-ramai
oleh muda-mudi. Untuk memainkan alat musik
ini biasanya dilengkapi dengan suling enam
lubang dan rendo, yakni semacam gitar besar
yang terdiri dari 2 buah kawat yang berukuran
besar dan kecil (Yani, 2008: Sumarlina, 2015).

Doc. Ensa



174 Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025

e. Kerifan Lokal Seni Angklung Baduy

Alat musik ini terbuat dari bambu, sama
halnya seperti angklung-angklung yang ada di
Jawa Barat, bedanya angklung ini berukuran
lebih besar dan memiliki tinggi antara 50 cm
sampai dengan 150. Dalam setiap setnya alat
musik ini terdiri dari 9 buah angklung, yakni
Indung, Ringkung, Dong-dong, Gunjing, Indung
Leutik, Engklok, Torolok, dan dua buah réog.
Untuk mengiringi alat musik ini biasanya
digunakan tiga buah Bedug yang berukuran besar
hingga kecil, yakni disebut dengan Bedug,
Talinting dan Ketug.

Alat musik ini biasanya digunakan dalam
acara-acara tertentu, misalnya dalam upacara
ngubaran paré. Acara ini hanya dilakukan satu
kali dalam setahunnya. Biasanya acara ini
dimulai kira-kira dari jam sepuluh malam sampai
dengan jam empat pagi. Acara ini bertujuan agar
padi tersebut menjadi sehat atau subur.

Adapun lagu-lagu yang biasanya dinya-
nyikan untuk mengiringi alat musik ini di antara-
nya: Marengo, Gandrung Manggu, Jarigandang,
Pileuleuyan, Ayun-ayunan, Rujak Gandung, Leu-
leuy Geuning, Ayong-ayong Bangkong, Yan-
dubibi, Hiyah-hiyah.

Lagu yang biasa dimainkan kira-kira tujuh
buah lagu. Adapun satu buah lagu yang kami
dapatkan untuk acara ini, yang berjudul 4éh.

Aéh
Hayang teuing geura beurang
Geus beurang kapanyacaran
Hayang teuing geura beunang
Geus beunang mah teu panasaran

Doc Ensa

f. Kearifan Lokal Seni Karinding

Karinding merupakan alat musik tradisio-
nal Sunda, yang unik, karena dibuat dari sebilah
bambu dengan diameter umumnya 2-3 cm,
panjang sekitar 50-60 cm, dengan sempalan yang
ada di ujung bambunya kira-kira berukuran 5 cm.
Karinding yang dimainkan dengan cara disentil
oleh ujung telunjuk sambil ditempel di bibir atau
mulut. Alat musik ini termasuk dalam jenis
lamelafon atau idiofon. Alat ini memanfaatkan
resonator rongga mulut untuk menghasilkan
bunyi dengung.

Karinding termasuk salah satu alat musik
buhun. Eksistensi Karinding seiring dengan
keberadaan Calintuh, yang dalam manuskrip
Siksakandang Karesian, sejenis alat terbuat dari
beberapa bilahan bambu kecil, yang akan
berbunyi apabila tertiup angin. Di daerah Kane-
kes Baduy dan daerah Jawa Barat, Calintuh
digunakan sebagai alat untuk menakut-nakuti
burung. Itu sebabnya, Calintuh biasanya disim-
pan di huma atau sawah. Di Baduy, dikenal
istilah Rendo dan Kubang. Rendo digunnakan
dan diselaraskan dengan seni Tarawangsa,
sedangkan Kubang semacam suling yang hanya
berlubang dua.

Karinding sama halnya dengan calintuh,
memang awalnya berfungsi sebagai alat pengusir
rasa bosan para petani pada saat menunggu padi
di sawah dari serangga atau burung pemakan
padi. Perkembangan selanjutnya, karinding ber-
fungsi sosial, Cara memainkan alat musik
Karinding terbilang unik, yaitu ruas tengah
diletakkan di bibir, lalu ujung ruas paling kanan
ditepuk hingga jarum bergetar. Karinding pula
bisa dimainkan sendirian atau secara berkelom-
pok yang terdiri dari 2 sampai 5 orang.

Seiring perkembangan jaman, saat ini
karinding telah menjadi bagian dari alat seni
yang mandiri dengan kekhasan suaranya. Suara
dengung dengan disertai gema yang keluar akibat
hentakan jari tangan yang dipukul secara
berulang-ulang. Sumber suara karinding berasal
dari kekuatan rongga mulut dengan hembusan
nafasnya yang minim berakibat pada frekuensi
suara yang dihasilkannya pun sangat minimalis.
Oleh karena itu, guna memainkan karinding
dalam sebuah pertunjukkan sangat memerlukan
pengatur suara (sound system). Lebih dari itu,
karena sifat nada karinding yang tidak memiliki
ritmis tertentu (Suhamiharja, dkk, 1991/191992).

Alat musik karinding di era gen Z saat ini,
kerap dipadukan dengan alat musik Sunda
lainnya. Di antaranya, dari sekian banyak alat
musik sunda yang dapat dikolaborasikan dengan
karinding, ada dua buah instrumen yang kerap
menjadi paduan cukup harmonis apabila
dimainkan bersama dengan karinding.

|

g. Kearifan Lokal Seni Gambang
Alat musik ini merupakan waditra yang
sangat penting dalam pertunjukan beberapa seni



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 175

Sunda lainnya, seperti wayang golek, kliningan,
dan ‘kromong’. Selain itu, alat musik/waditra ini
biasanya dimainkan dalam acara-acara seperti
pernikahan, sunatan, serta panen, yakni untuk
hiburan. Alat musik ini terdiri dari dua buah
goong yang terbuat dari tembaga, dua buah saron
yang berisi enam kenong/not yang terbuat dari
tembaga pula, serta satu buah kromong yang
terdiri dari delapan belas kenong/not yang terbuat
dari kayu, dan satu buah gambang yang terdiri
dari delapan belas ‘not’ yang terbuat dari kayu.
Untuk mengiringi alat musik ini biasanya
digunakan Piul ‘biola’, semacam biola dengan
empat kawat dan suling dengan enam lubang
(Wawancara, Arwan, 2024).

Adapun lagu-lagu yang biasa dimainkan
yaitu lagu-lagu Sunda buhun, yakni: Paris,
Kageringan, Handeuleum, Kembang Beureum,
Paréréd, Sintrén, Aceup, Golétrak, Reundeu
Beureum, Jalaprang. Dalam bidang seni ukir,
masyarakat Baduy memiliki ciri khas tersendiri
sebagaimana tampak dalam pembuatan golok,
sedangkan seni anyam dan seni tenun terlihat
dalam tas koja dan selendang atau syal yang
dibuat atau ditenun secara manual oleh wanita
Baduy.

Doc. Ensa

Masih banyak waditra/gamelan atau alat
musik kesenian Sunda kuno yang masih terpe-
lihara dengan baik di masyarakatKanekes Baduy,
dan Kampung Naga, yang tidak dibahas dalam
tulisan ini. Namun ditampilkan gambarnya saja,
seperti suling, bonang, rebab, piul, goong,
kendang, saron, panerus, jenglong, tarompet,
dan lainnya.

Doc. Ensa & Web.

SIMPULAN

Unsur seni secara khusus menonjolkan
sifat khas, yang berkaitan erat dengan estetika,
yang sangat dekat dengan fisolofi seni, tentang
keindahan, bagaimana seni terbentuk, bagaimana
seseorang bisa merasakannya, sebagai hasil
pengalaman estetis. Seni yang berkembang di
masyarakat adat Kampung Naga, di antaranya
Seni Angklung Buhun/Angklung Sered, Terbang
Sejak, Terbang Gembrung, Rengkong, dan
Beluk.

Seni Sunda yang masih ada di masyara-kat
adat Baduy, yang unik yaitu alat yang disebut
Rendo dan Kubang. Rendo digunakan dan
diselaraskan dengan seni Tarawangsa, sedangkan
Kubang semacam suling yang hanya berlubang
dua. Adapun Seni angklung, baik di Kampung
Naga maupun di masyarakat adat Kanekes
Baduy, pada prinsipnya hampir sama, berukuran



176 Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025

besar, memiliki tinggi antara 50 cm sampai
dengan 150. Terdiri dari 9 buah angklung, yakni
Indung, Ringkung, Dong-dong, Gunjing, Indung
Leutik, Engklok, Torolok, dan dua buah réog.
Untuk mengiringi alat musik ini biasanya
digunakan tiga buah Bedug yang berukuran besar
hingga kecil, yakni disebut dengan Bedug,
Talinting dan Ketug. Alat musik ini hanya
digunakan dalam acara-acara tertentu, seperti
upacara ngubaran paré, yang hanya dilakukan
satu kali dalam setahunnya. Di masyarakat adat
Kanekes Baduy pun dikedal waditra Kromong’
dan Piul, semacam biola dengan empat kawat
dan suling dengan enam lubang., yang dimainkan
dalam acara-acara pernikahan, sunatan, serta
panen, sebagai hiburan.

DAFTAR PUSTAKA

Ayatrohaedi. (1981). “Peranan Benda Purbakala
dalam Historiografi Tradisional” dalam
Majalah Ilmu-Ilmu Sastra Indonesia,
Penelitian dan Penerbitan Buku/Majalah
Pengetahuan Umum dan Profesi Dep.
Dik. Bud. Jakarta: Fakultas Sastra
Universitas Indonesia

Ayatrohaedi. (2005). Mataholang: Benih dan
Bentuk Kesenian Sunda.. Makalah
Seminar Seni Budaya Sunda Buhun.
Bandung: Yayasan Tetekon Bandung.

Darsa, Undang A. & Elis Suryani Nani Sumarlina,
Rangga. (2020). Existence of Sundanese
Manuscripts as a Form of Intellectual
Tradition in the Ciletuh Geopark Area.
Jurnal IImiah Peuradeun (Sinta 2) Vol. 8,
No. 2, May 2020. ISSN: 2443-2067.

Ekadjati, Edi S. (1984). Masyarakat Sunda dan
Kebudayaan.  Jakarta:PT  Girimukti
Pasaka.

Ensiklopedi Sunda. (2000). Jakarta: Pustaka
Jaya.

Harmaen, Dheni. (2016). Perkembangan Estetik
Kria Anyam Bambu Halus (Folkcrafts)
Rajapolah  Tasikmalaya: Pendekatan
Diakronis dalam Budaya. (Disertasi).
Jatinangor: Fakultas Ilmu Budaya FIB
Unpad.

Heriyanto & Elis Suryani Nani Sumarlina.
“Place BrandingThoughthe Linkage
Between Metaphore, Sundanese Culture

and the Characterisstics of the
Tourist Destinations: West Java,
Indonesia”, Jurnal Kajian Budaya dan
Humaniora, Vol. 1. Volume 1 Nomor 1.
2019.

Martadinata, Juju Sain. (1987). Sekar Gending
Degung. Bandung: Mitra Buana.

Moriyama, Mikihiro. (2005). Sundanese Print
Culture and Modernity in 19 th-century

West Java. Singapore: Singapore
University Press an imprint of NUS
Publishing.

Prawirasumantri, Abud. (2007). Kamekaran,
Adegan, jeung Kandaga Kecap Basa
Sunda. Bandung: Geger Sunten.

Rosidi, Ajip. (Pemred). (2000). Ensiklopedi
Sunda: Alam, Manusia, danBudaya.
Jakarta: Pustaka Jaya.

Rusyana, Yus. (1988/1989). Pandangan Hidup
Orang Sunda Seperti Tercermin Dalam
Kehidupan Masyarakat Dewasa Ini
(Tahap III). Bandung: Proyek Penelitian
dan Pengkajian

Sambas, Syukriadi. (1998). Pemimpin Adat dan
Kosmologi  Waktu, Kajian tentang
Kepemimpinan Adat dalam Komunikasi
Intra Budaya di Kampung Naga,
Tasikmalaya, Jawa Barat. Bandung:
Tesis Magister Pascasarjana Unpad.

Suganda, Her. (2006). Kampung Naga
Mempertahankan  Tradisi. Bandung:
Kiblat.

Suhamiharja, = Suhandi A. (1991-1992).
Kesenian, Arsitektur  Rumah  dan

Upacara Adat Kampung Naga, Jawa
Barat. Jakarta: Proyek Pembinaan Media
Kebudayaan, Ditjen Kabudayaan, Dep-
dikbud Jakarta.

Sumarlina, ESN. (1990). Wawacan Panji
Wulung: Sebuah Kajian Filologis. (Tesis
Magister)  Bandung:  Pascasarjana
Universitas Padjadjaran.

Sumarlina, ESN. (2012). Mantra Sunda dalam
Tradisi Naskah Lama: Antara Konvensi
dan Inovasi. Bandung: Pascasarjana
Unpad. (Diserttasi).

Sumarlina, ESN., (2015). Kampung Naga Di
Tengah Arus Modernisasi. Jatinangor:
Unpad Press.



Kabuyutan - Vol. 4, No.3, November 2025 177

Sumarlina, ESN., (2015). Baduy di Tengah
Himpitan Arus Globalisasi. Jatinangor:
Unpad Press.

Sumarlina, ESN. (2018). Mengungkap Selaksa
Makna  Kearifan Lokal Budaya
Nusantara. Bandung: PT. Raness Media
Rancage.

Sumarlina, ESN.. (2018). Pemuliaan Pangan

Berbasis Naskah dan Masyarakat
Kampung Naga & Baduy (Jurnal
Manuskrip Nusantara)

Sumarlina, ESN. (2020). Pandangan Hidup,
Etika Berpolitik, dan Kepemimpinan
dalam Naskah Sunda Kuno. Bandung:
PT. Raness Media Rancage.

Sumarlina, ESN. (2020b). “Tata Ruang
Kosmologis Masyarakat Adat Kampung
Naga Berbasis Naskah Sunda Kuno.”
LOKABASA 11(1):22-28.

Sumarlina, ESN. (2020c). “The Role of
Sundanese Letters as the One of Identity
and Language Preserver.” Pp. 1-7 in
Proceedings of the 2nd Konferensi BIPA
Tahunan by Postgraduate Program of
Javanese Literature and Language
Education in  Collaboration — with
Association of Indonesian Language and
Literature Lecturers, KEBIPAAN, 9
November, 2019, Surakarta, Central
Java, In, edited by K. Saddhono, L.
Muliastuti, K. A. Tawandorloh, C. A.
Woodrich, and S. Briggs. Surakarta:
EAL

Sumarlina, E.S.N. (2020). The Role of
Sundanese Letters as the One Identity
and Language Preserver. BIPA. EA.
DOIL.10.4108./eai.9-11- 2019-2295037.
EUDL.

Sumarlina, ESN & Aswina SM (2021).
Ngaraksa, Ngariksa, Tur Ngamumule
Budaya Sunda. Bandung: PT. Raness
Media Rancage.

Sumarlina, E.S.N. (2023). Lokal Expertise of the
Baduy Indigenous Community as a
Literacy Reference in The Millennium
Era. Jurnal Humanitas Katalisator

Perubahan dan Inovator Pendidikan. Vol
10, Nomor 1 179-193. ISSN (2407-
4411).DOL:https://doi.org/10.29408/jhm
.v1011.2513 1.https://ejournal.hamzanwa
di. ac.id/index.php/jhm.

Sumarlina, ESN. (2024a). Filologi Sebagai
Referensi Literasi Di Era Milenial.
Bandung: PT. Raness Media Rancage.

Sumarlina, Elis ESN. (2024b). Manuskrip Sunda
Sebagai Referensi Literasi Budaya.
Bandung: PT. Raness Media Rancage.

Sumarlina, Elis ESN. The Relevance of the
Tatamba Mantra Manuscript and Family
Medicinal Plants (TOGA) in the Baduy
Indigenous Community. Jurnal
Humanitas Katalisator Perubahan dan
Inovator Pendidikan. ISSN  Print
ISSNPrint (2407-4411), ISSN Online
(2502-406X). 10, 2 (2024c¢): 265-280.

Sumarlina, ESN. (2024d). Rhyme in the
Sundanese Mantra Manuscript Text: The
Connection of Structure, Meaning, and
Function in Society. Proceeding of the
4th International Conference of Lokal
Wisdom (Incolwis 2022). Atlantis Press.
(2024d).

Sumarlina, ESN & Rangga Saptya Mohamad
Permana. (2024e). Problems with Text
Editing and Translation in Sundanese
Mantra Manuscripts. Makalah
Konferensi Internasional (ICON Lateral).
Universitas Brawidjaya.

Sumarlina, Elis ESN & Aswina S.M. (2025).
Menelisik Kearifan Lokal Budaya Sunda
Di Era Gen Z. Bandung: PT. Raness
Media Rancage.

Sumarlina, Elis ESN. (2025). Manuskrip
Pertanian, dan Implementasinya Di
Masyarakat Adat Sunda. Bandung: PT.
Raness Media Rancage.

Teeuw, A. (1984) Sastra dan Ilmu Sastra.
Pengantar Teori Sastra. Jakarta: Pustaka

Jaya.
Yani, Ahmad. (2008). Etnografi Suku Baduy.
Banten: Dewan Pimpinan Daerah

Provinsi Banten.


https://doi.org/10.29408/jhm.v10i1.25131.
https://doi.org/10.29408/jhm.v10i1.25131.
https://ejournal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm.
https://ejournal.hamzanwadi.ac.id/index.php/jhm.

